

لشيخ الإسلام أحمال بن تيمية ( ١٢١ - ٢٧٨ هـ)

> اعداد دفعلیق *أرال أحدح ل*ی ارومی رمد*حرا*ک

الكوثر للطباعة والنشر توزیصے **دارالبشیر** ص.ب: ۱۲۹ العصادی بشيانيانخالخيا

اسخرو الخدا**ت** المحمرو فيحدرا**ت**  الطبعة الأولى

الكوثر للطباعة والنشر ١٥ شارع العروبة المتفرغ من شارع خاتم الرسلين [ خفرع سابقاً ] ـ العمرانيـــة الغربيـــة

# اعوذ بالله من الشيطان الرجيم:

# بسسم الله الرحمن الرحيم

« يا ايها الذين آمنوا انما الخمر والميسر والانصاب والازلام رجس مسن عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون ، انما يريد الشيطان ان يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهسل انتم منتهون » . . .

[ صدق الله العظيم ] الايتان : ٩٠ و ٩١ من سورة المائدة

# مقدمة

الحمد لله رب العالمين ، لا أحصى ثناءاً عليه ، هو سبحانه كما أثنى على نفسه ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، له الأسماء الحسنى ، سبحانه وتعالى عما يشركون ، واشهد أن محمداً عبد الله ررسوله ، الصادق الأمين ، عليه أفضل الصلاة وأزكى التسليم ، وعلى آله وصحبه والتابعين أجمعين .. وبعد :

لقد خاضت الصين فى تاريخها القريب المعروف حربا لا أخلاقية مهينة شنتها عليها حكومة جلالة الملكة فيكتوريا صاحبة الأمبراطورية البريطانية العظمى، فيما عرف واشتهر ( بحرب الأفيون ) .

وانتهت هذه الحرب الغريبة باستسلام الحكومة الصينية ، وبفرض تجارة وتعاطى الأفيون عنوة على شعب الصين المقهور ، الذى كان يفوق تعداده تعداد الانجليز بأكثر من خمس عشرة مرة على الأقل ، وكان لاب لإحكام السيطرة عليه من سلب إرادته ، وتغييب وعيه ، وإلهائه ، وإغراقه بسموم المخدرات حتى الادمان .

وبنفس المنطق شجع الانجليز انتشار الأفيون والحشيش فى مصر وفلسطين ، ومستعمراتهم الهندية فى الشرق ، وحولت فرنسا الاستعمارية الجزائر المسلمة ـ التى كان فائض انتاجها من القمح يكفى لاعالة مجموع الدول الأوروبية ـ إلى مزرعة كبرى للكروم ، تعتمد عليها مصانعها ومصانع أوروبا فى انتاج أشهر أنواع الخمور التى غزت بها العالم تصديرا وتسميما ، وكان أول ضحاياها شعب الجزائر المسلم ، الذى لا يزال يعانى من آثار ذلك حتى الآن .

هُكذا وظف المستعمرون سموم الخمر والمخدرات فى استعباد الشعوب ، ولم يزل هذا السلاح الفتاك مشرعا فى وجه شعوبنا المخدرة سلفا بالجهل ، والموبوءة بدائها العضال: داء البعد عن دينها الحنيف وشريعتها الغراء .

وفى ظل هذا الوضع لا تجدى شيئا حملات الضبط، وتشديد العقوبة، وإحكام المراقبة، مادام الوازع الدينى الصاد عن هذه السموم متجاهلا مستبعدا، فواقع الحال أن ضخامة كميات المخدرات المضبوطة، وتنوعها الواسع، واستعمال شتى الوسائل المبتكرة والحيل فى التهريب حتى استعمال طائرات الهليوكبتر لله كل ذلك إنما يدل دلالة قطعية على انتشار ظاهرة تعاطى المخدرات بشكل واسع، أكثر بكثير مما يبدو من النظرة السطحية الأولى، فلو لم يكن (الزبون) متوفرا بالقدر الكافى لما استمات تجار ومهربى المخدرات فى ترويج هذه السموم الفتاكة سعيا وراء الثروة الحرام، من جيوب الضحايا وصحتهم، وعلى حساب الأخلاق والأمن فى المجتمع بأسره.

ولقد ساعد تنوع المخدرات على رواجها ، وعلى صعوبة مراقبتها من طرف السلطات فى بلادنا المسلمة ، فانتشرت فى أوساط الشباب أنواع عديدة من الحقن والأقراص والبودرة ، وتعددت الأسماء من حشيش وأفيون إلى هـــــــــــــــــــوانا إلى قات ، هــــــــــــــــوانا إلى قات ، إلى أسماء أخرى تشترك جميعها فى تأثيرها المتلف على العقول والأجساد والأخلاق ، ومساهمتها فى إشاعة إنماط السلوك الاجرامي واللاأخلاقي فى المحتمع .

لقد اثبت الاحصاءات أن نسبة لا يستهان بها من جرائم الاعتداء على الغير ، وعلى ممتلكات الأخرين ، وأعراضهم ، إنما تتم بسبب مباشر أو غير مباشر من تعاطى أنواع من الخمور والمخدرات . خاصة وأن ادمان الأنواع الحديثة منها باهظ التكلفة ، ولا يكفى لا شباعه الدخل الشريف المحدود ، مما يعتبر مزلقا للسلوك الاجرامي والعنف ، لاسيما بين الشباب والطلبة والفئات الدنيا من المجتمع .

وقد يلجأ بعض الشباب إلى البحث عن بدائل أخرى للمخدرات من المواد الشائعة الاستعمال فى المجتمع ، كالأدوية المحتوية على نسبة من الكحول : مثل الكينا ، وأدوية المهدئات العصبية ، والأدوية المضادة للاكتئاب والقلق ، أو المنشطة للجهاز العصبى ، حتى لجأ المدمنون إلى تزوير وصفات طبية (روشتات) لصرف الأدوية المخدرة من الصيدليات لهذا الاستعمال الآثم ، كما أن البعض منهم قد يدمن استعمال مواد يصعب منعها لأهميتها فى العمران ، كأن يتعمد شم مادة (الغراء) بعمق ، فيتخدر جزئيا ، ويمكن أن يصل إلى ادمان ذلك ، ومنهم من يدمن شم (البنزين) ، فهو أيضا حين يتم شمه بعمق يخدر ، ومنهم من يتعاطى أنواعا مسن (الكولونيا) بديلا عن الخمر والكحوليات السائلة المخدرة ، بل لقد تناهت الأخبار عن ادمان بعض الطلبة فى البحرين شم الأقلام الكحولية المعسروفة بأقلام (الفاوماستر) ، وقد أدى شم هذه الأقلام واستنشاقها بعمق إلى بغدير جزئى لمن يفعل ذلك ، وقد يتطور الأمر إلى الإدمان أيضاً .

وهكذا تؤكد الأيام أن القوانين ، والعقوبات الرادعة ، والمطاردات ، والمراقبات ، لا تصلح بديلا عن الزاجر الداخلى فى الإنسان ، المتمثل فى الوازع الدينى لدى المسلم ، وهو الوازع الذى رأيناه يريق الخمر فى شوارع المدينة المنورة أنهارا بمجرد أن تناهى إلى أسماع المسلمين نبأ تحريم الخمر ، والأمر باجتنابها : « يا أيها الذين آمنوا إنسا الخمسر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون . إنسا يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء فى الخمر والميسر ويصدكم عسن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون » (١) .

ان شعبنا المسلم أصيل فى تدينه ، جدير بكل خير نرجوه له ، وننتظره منه ، لو احتكمنا معه إلى تعاليم دينه ، وبذل العلماء والمسؤلون عن وسائل الاعلام جهدا أمينا لتوعيته ، واقناعه بحرمة كل أنواع المخدرات المستحدثة ، طالما تحققت وتأكدت مضارها ، وتسببت فى غياب العقل أو فتور الجسسم ،

<sup>(</sup>١) الآلتان: ٩٠، ٩١ من سورة المائدة .

مع تبديد الصحة بالتدريج ، وانفاق المال على صفة السرف المحرم بالنص الصريح .

اننى لأحسب ان التنبه إلى هذه الحقيقة كان أصلا للتجربة الناجعة التى قامت بها الجمعية المركزية لمنع الخمور بمصر سنة ١٩٦٨ م حين ضمت أحد علماء الدين إلى (فريق العلاج من الادمان) فى عيادتها بالقاهرة . وقد اتضح بالتجربة أن التعاليم الدينية كان لها كبير الأثسر فى علاج المدمنين ، وامتد أثرها إلى زوارهم من الأهل والأصدقاء ، فكان بذلك مظهرا هاما للسلوب ناجح فعال فى محاربة تعاطى الخمر والمخدرات .

لقد اختير مسجد الامام أبى العزائم فى القاهرة بعد ذلك لتطوير التجربة ، وتم بنجاح كبير مساعدة المدمنين على التماس العلاج النهائى مما هم فيه ، وذلك بالاحتكاك القريب بهم ، وبدعوتهم فى صبر واخلاص إلى التوبة وإلى طاعة الله ، مع توضيح تعاليم الإسلام حول المسائل الأساسية المتعلقة بالخمر والمخدرات . فالوازع الديني لم تزل له اليد الطولى فى إيقاظ الغافلين وإثارة حماس التائبين عن تبصرة وروية ، طالما كانت الجائزة رضوان الله تعالى ، بديلا عن سخطه وغضبه والعياذ بالله .

ان الاعتقاد الراسخ فى صحة هذا المسلك مو ما دفعنى الآن إلى تقديم فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية فى الخمر والمخدرات ميسرة مرتبة ، لينقطع بها جدل المعاندين فر، ح مة الخمر أو المخدرات ، مع توضيح أحكام التعامل مع شارب الخمر ومتعاطى الحشيث والمحدرات عموما ، وما ورد فى ذلك من النصوص الكثيرة من القرآن الكريم والسنة المطهرة واجتهادات العلماء .

وشيخ الإسلام ، وحجت الدامغة ، الامام أحمد بن عبد الحليم ابن عبد السلام بن عبد الله بن أبى القاسم ابن تيمية ( ٦٦١ – ٧٢٨ هـ ) ( ١٣٦٣ – ١٣٦٨ م ) فى غنى عن التعريف والتقديم ، فقد كتبت فى مناقبه المؤلفات ، وتهادت بأنوار علمه الزاخر وتقواه الأخبار ، ومجمع القول فيه ما ذكره المرحوم الأستاذ محمد رشيد رضا عنه وعن فتاويه حين قال :

« ويعلم من كل فتوى منها انه رحمه الله تعالى قد جمع من العلوم النقلية ، والعقلية ، والشرعية ، والتاريخية ، والفلسفية ، ومن الاحاطة بمذاهب الملل والنحل ، وآراه المذاهب ، ومقالات الفرق : حفظا وفهما ما لا نعلم مثله عن أحد من علماء الأرض ، قبله ولا بعده ، وأغرب من حفظه استحضاره إياها عند التكلم والاملاء أو الكتابة ، وأعظم من ذلك ما أتاه الله من قوة الحكم فى ابطال الباطل واحقاق الحق فى كل منهما بالبراهين النقلية ، والعقلية ، ونصر مذهب السلف فى فهم الكتاب والسنة على كل ما خالفه من مذاهب المتكلمين والفلاسفة وغيرهم ( ذلك فضل الله يؤتيه من يشهما والله ذو الفضل العظيم ) (٢) . » (٣) . وحين قال أيضا : « رحم الله ( شيخ الإسلام ) وجزاه عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء ، فوالله انه ما وصل إلينا من علم أحد منهم ما وصل إلينا من علمه : فى بيان حقيقة هذا الدين ، وحقيقة عقائده ، وموافقة مل العقل السليم وعلومه للنقل الصحيح : من كتاب الله تعالى ، وسنة رسوله صلى الله عليه وسلم ، بل لا نعرف أحدا منهم أوتى مثل ما أوتى من الجمع معاكاة وتقليد » (٤) .

لقد ولد شيخ الإسلام ابن تيمية في العاشر من ربيع الأول سنة ٢٦١ هـ في أسرة عريقة مباركة ، توارث فيها العلم الأحفاد عن الآباء عن الأجداد ، وكان أبوه عالما تقيا تعهد ابنه بالتعليم والرعاية ، ثم فر به إلى دمشق عام ٢٦٧ هـ اثر قدوم التتار إلى الشام ، وفي دمشق لمع نجم أحمد بن تيميسة حتى صار من الأئمة الأعلام ، وتسببت صراحته ومواقفه في خصومات ومساءات ومحن ، استدعى فيها إلى مصر حيث جرب الحبس والإطلاق ، حتى سافر إلى دمشق سنة ٢١٧ هـ ، حيث اعتقل أيضاً سنة والإطلاق ، فخرجت دمشق معتقلا في قلعة دمشق ، فخرجت دمشق

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١ من سورة الحديد .

<sup>(</sup>٣) من تقديم للاستاذ يوسف ياسين ، المجلد الأول من مجموع فتاوى شيخ الاسلام \_ مكتبة المعارف بالرباط \_ صفحة د .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر السابق ، نفس الصفحة .

كلها فى حيازته . واثنى عليه بعد موته العلماء والفقهاء ، وأصبح تراثه زخراً لمن بعده ، وقد جاء فى الدرر الكامنة (٥) أن تصانيف أحمد بن تيمية ربما تزيد على أربعة آلاف كراسة ، وفى فوات الوفيات (٦) أنها تبلغ ثلاث مئة محلد .

أما الفتاوى التى أشرع الآن بعون الله فى اعدادها للنشر فقد اعتمدت فى استخراجها على ( مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية ) التى جمعها المرحوم عبد الرحمن بن محمد بن قاسم ، وتم طبعها بمكتبة المعارف بالرباط فى المغرب فى سبع وثلاثين مجلدا على تفقة المغف ور له خالد بن عبد العرز لل سعود ملك السعودية السابق .

وقد تناثرت فتاوی وأحكام الخمر والمخدرات علی صفحات متعددة فی عدد واحد وعشرین مجلدا من السبع والثلاثین ، وهذه المجلدات هی : المجلد السابع (الإیمان) ، والمجلد الثامن (القدر) ، والمجلد التاسع (المنطق) ، والمجلد العاشر (علم السلوك) ، والمجلد الحادی عشر (التصوف) ، والمجلد الرابع عشر (التفسیر ، جزء ۲) ، والمجلد الخامس عشر (التفسیر ، جزء ۲) ، والمجلد الفقه ، (التفسیر ، جزء ۲) ، والمجلد السابع عشر (التفسیر ، جزء ۲) ، والمجلد السابع عشر (الفقه ، جزء ۲) ، والمجلد الحدادی والعشرون (الفقه ، جزء ۲) ، والمجلد الحدادی والعشرون (الفقه ، جزء ۲) ، والمجلد الثانی والعشرون (الفقه ، جزء ۳) ، والمجلد الثانی والعشرون (الفقه ، جزء ۳) ، والمجلد الثانی والعشرون (الفقه ، جزء ۳) ، والمجلد الرابع والعشرون (الفقه ، جزء ۳) ، والمجلد الثانی والثلاثون (الفقه ، جزء ۹) ، والمجلد الثانی والثلاثون (الفلاق) ، والمجلد الثانی والثلاثون (النكاح) ، والمجلد الثانی والثلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (النكاح) ، والمجلد الثانی والثلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (النكاح) ، والمجلد الثانی والثلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (النكاح) ، والمجلد الثانی والثلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (الفلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (الفلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (الطلاق) ، والمجلا الرابع والثلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (الطلاق) ، والمجلد الرابع والثلاثون (الطلاق) ، والمحلا الرابع والثلاثون (الطلاق) ، والمحلا الرابع والثلاثون (الطلاق) ، والمحلا الرابع والم

<sup>(</sup>٥) الدرر الكامنة في اعيان المئة الثامنة ، لابن حجر العسقلاتي ، انظر (الأعلام ) لخير الدين الزركلي ، الجزء الأول ، صفحة ١٤٤ ، دار العلم للملايين – بيروت – ١٩٨٠ م .

<sup>(</sup>٦) فوات الوفيات ، لابن شاكر الكتبى ، طبع بمصر ١٢٩٩ هـ . انظر ر الاعلام ) نفس الصفحة السابقة .

( الظهار إلى قتال أهل البغى ) ، والمجلد الخامس والثلاثون ( قتال أهل البغى إلى نهاية الاقرار ) .

وقمت بحمد الله وتوفيقه باستخراجها ، وتنسيقها ، وترتيب موضوعاتها ، وتخريج الأحاديث العديدة بها ، من الصحيحين وكتب آئمة العديث ، والآيات البينات من الكتاب الكريم . وقدمت تراجم مختصرة لجمهور الأعلام الوارد ذكرهم فى كل ذلك .

وحرصت على أن اجمع هناكل ما يتعلق بالخمر والمخدرات مما ذكره شيخ الإسلام حتى ولو لم يكن متحدثا عن ذلك أصلا ، فقد يعرج أثناء حديثه فى أحد الموضوعات على الخمر والمخدرات ، تشبيها أو تمثيلا ، أو قياسا ، فأثبت ذلك طالما وجدت فى اثباته وجمعه افادة .

وقسمت المادة كلها إلى قسمين: القسم الأول جعلته بعنوان: أحاديث متفرقة فيما يتعلق بالخمر والمخدرات لشيخ الإسلام أحمد بن تيمية ، جمعت فيه ما ذكره شيخ الإسلام فى غير ما موضع مما يتصل بأحكام الخسر والمخدرات ، وجعلت ذلك مقدمة للقسم الثانى الذى تضسن فتاويه على المسائل التي عرضت عليه فى الخمر والمخدرات ، أو فى غير ذلك ، طالما تعرض شيخ الإسلام فى اجاباته عليها إلى حكم من أحكام النمر والمخدرات ، بشىء مما يدخل فى صلب الفائدة المرجوة من هذا المجموع المختار ، الذى ادعو الله أن ينفع به ، وان يجعله فى صحائف أعمالنا الطيبة يوم العرض عليه ، والله ولى التوفيق .

أبو المجد أحمد حراد

**.** 

# القسمالأول

أحاديث متفرقة فيما يتعلق بالخمر والمخدرات

لشيخ الاسلام احمد بن تيمية رحمه الله



#### أولا:

# قطوف في تحريم الخمر والمغدرات

#### ● قال رحمه الله في حد الشرب (٣٣٦ ـ ٣٤١ / ٢٨ ):

وأما حد الشرب: فانه ثابت بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، واجماع المسلمين ، فقد روى أهل السنن ، عن النبى صلى الله عليه وسلم من وجوه أنه قال: (من شرب الخمر فاجلدوه ، ثم ان شرب الرابعة فاقتلوه ) (١) ، وثبت عنه أنه جلد الشارب غير مرة ، هو وخلفاؤه والمسلمون بعده .

والقتل عند أكثر العلماء منسوخ . قيل : هو محكم . يقال : هو تعــزير يفعله الامام عند الحاجة .

وقد ثبت عن النبى صلى الله عليه وسلم: انه ضرب فى الخمر بالجريد والنعال أربعين ، وضرب أبو بكر (٢) رضى الله عنه أربعين ، وضرب عمر (٦) فى خلافته ثمانين . وكان على (٤) رضى الله عنه ، يضرب مرة أربعين ، ومسرة

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي والنسائي والحاكم ، ومعناه عند أبي داود وابن حبان.

<sup>(</sup>٢) هو أبو بكر الصديق: عبد الله بن أبى قحافة عثمان بن عامر . أول الخلفاء الراشدين ، وأول من آمن من الرجال . ولد بمكة وتوفى بالمدينة ، له في كتب الحديث ١٤٢ حديثا ، عاش ٦٤ عاما (٥١ ق هـ - ١٣ هـ) .

<sup>(</sup>٣) هو أبو حفص أمير المؤمنين: عمر بن الخطاب بن نفيل القرشى العدوى (٠٠) ق هد - ٢٣ هد) ثانى الخلفاء الراشدين ٤ تم فى عهده فتح الشام والعراق والقدس ومصر وسائر الجزيرة ٤ اشتهر بالعدل والحزم والاجتهاد ٤ له فى كتب الحدث ٥٣٧ حديثا .

<sup>(</sup>٣) هو أمير المؤمنين : على بن أبي طالب كرم الله وجهه ، أبن عم النبي على أبن عم النبي وربيبه ، وزوج أبنته فاطمة الزهراء ، اشتهر بالشجاعة والفطنسة والورع ، رابع الخلفاء الراشدين ، نازعه معاوية على الخلافة فكانت الفتنة الكبرى ، قتله أحد الخوارج عام ( . } هـ ) .

ثمانين . فمن العلماء من يقول : يجب ضرب الثمانين . ومنهم من يقول : الواجب أربعون ، والزيادة يفعلها الامام عند الحاجة ، اذا ادمن الناس الخمر. أو كان الشارب ممن لا يرتدع بدونها ، ونحو ذلك .

فأما مع قلة الشاربين وقرب أمر الشارب فتكفى الأربعون. وهذا أوجه القولين ، وهو قول الشافعى (٥) وأحسد (٦). رحمه ما الله ، في احدى الريانيين عن أحمد.

وقد كان عمر رسى الله عنه لل كثر الشرب للزبعين النفى وحلق الرأس مبالغة فى الزجر عنه ، فلو غرب الشارب مع الأربعين لينقطع خبره ، أو عزله عن ولايته كان حسنا ، فان عمر بن الخطاب رضى الله عنه بلغه عن بعض نوابه أنه تمثل بأبيات فى الخمر فعزله .

والخمر التي حرمها الله ورسوله ، وأمر النبي صلى الله عليه وسلم بجلد شاربها ، كل شراب مسكر من أى أصل كان ، سواء كان من الثمار كالعنب ، والرطب ، أو التين . أو الحبوب ، كالحنطة والشعير . أو الطلول كالعسل . أو الحيوان ، كلبن الخيل . بل لما أنزل الله سبحانه وتعالى على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم تحريم الخمر ، لم يكن عندهم بالمدينة من خمر العنب شيء ، لأنه لم يكن بالمدينة شجر عنب ، وإنما كانت تجلب من الشام ، وكان عامة شرابهم من نبيذ التمر ، وقد تواترت السنة عن النبي صلى الله عليه وسلم وخلفائه الراشدين وأصحابه رضى الله عنهم أنه حرم كل مسكر ، وبين أنه خمر .

<sup>(</sup>٥) هو أبو عبد الله: محمد بن ادريس بن العباس بن عثمان بن شافع الهاشمى القرشى المطلبى ، مؤسس المذهب الشافعى ، احد الأئمة الأربعة ، ولا فى غزة (١٥٠ هـ) ونشأ فى مكة ، وزار بغداد مرتين قبل التوجه الى مصر (٩٩ هـ) حيث توفى بها (٢٠٤ هـ) . اشتهر بالورع وسعة العلم وحدة الذكاء، من اشهر مؤلفاته (الأم) فى الفقه .

<sup>(</sup>٦) هو الامام المحدث: احمد بن حنبل الفقيه صاحب الشهرة. اليه ينسب الحنابلة ، فهو احد ائمة المذاهب الأربعة . سافر في طلب العلم طويلا ، له ( المسلد ) المشتمل على ثلاثين ألف حديث ، خالف المعتزلة فتعرض للامتحان والتعذيب ، ولد في بغداد وتوفى في ( ١٦٤ ـ ٢٤١ هـ ) .

وكانوا يشربون النبيذ الحلو ، وهو أن ينبذ في الماء تمر وزبيب ، أي يطرح فيه \_ والنبذ الطرح \_ ليحلو الماء ، لاسيما كثير من مياه الحجاز ، فإنه فيه ملوحة ، فهذا النبذ حلال باجماع المسلمين ، لأنه لا يسكر ، كما يحل شرب عصير العنب قبل أن يصير مسكرا ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم ، قد نهاهم أن ينبذوا هذا النبيذ في أوعية الخثيب ، أو الجرى ، وهو ما يصنع من التراب ، أو القرع ، أو الظروف المزفتة (٧) ، وأمرهم أن ينبذوا في الظروف التي تربط أفواهها بالأوكية (٨) : لأن الشدة (٩) تدب في النبيذ ديبا خفيفا ، ولا يشعر ، فاذا كان السقاء موكأ انشق الظرف ، إذا الشدة المطربة ، وهو لا يشعر ، فاذا كان السقاء موكأ انشق الظرف ، إذا غلا فيه النبيذ ، فلا يقع الإنسان في محذور ، وتلك الأوعية لا تنشق .

وروى عنه صلى الله عليه وسلم أنه رخص بعد هذا في الانتباذ في الأوعية ، وقال : « كنت نهيتكم عن الانتباذ في الأوعية فانتبذوا ، ولا تشربوا المسكر » (١٠) . فاختلف الصحابة ومن بعدهم من العلماء . منهم من لم يبلغه النسخ أو لم يثبته ، فنهى عن الانتباذ في الأوعية . ومنهم من اعتقد ثبوته وأنه ناسخ فرخص في الانتباذ في الأوعية . فسمع طائفة من الفقهاء ان بعض الصحابة كانوا يشربون النبيذ فاعتقدوا أنه المسكر ، فترخصوا في شرب أنواع من الأشربة التي ليست من العنب والتمر ، وخصوا في الطبوخ من نبيد التمر والزبيب إذا لم يسكر الشارب .

والصواب ما عليه جماهير المسلمين: ان كل مسكر خمر ، يجلد شاربه ، ولو شرب منه قطرة واحدة ، لتداو أو غير تداو ، فإن النبى صلى الله عليه وسلم سئل عن الخمر يتداوى بها ، فقال: « إنها داء وليست بدواء ، وان الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها » (١١).

<sup>(</sup>٧) الظروف المزفتة: الأوعية المعالجة بالزفت.

 <sup>(</sup>A) الأوكية : مفردها وكاء : الخيط الذي تشد به الصرة أو الكيس وغيرهما .

<sup>(</sup>٩) الشدة: يراد بها هنا غليان النبيذ بالتخمر .

<sup>(</sup>١٠) رواه ابن ماجه ، ومعناه عند كثير غيره .

<sup>(</sup>۱۱) رواه الشبيخان واحمد وابن حبان ومعناه عند ابي داود والترمذي .

والحد واجب إذا قامت البينة ، أو اعترف الشارب ، فإن وجدت منه رائحة الخمر ، أو رؤى وهو يتقيؤها ونحو ذلك . فقد قيل : لا يقام عليه الحد ، لاحتمال أنه شرب ما ليس بخمر ، أو شرجا جاهلا بها ، أو مكرها ونحو ذلك ، وقيل : بل يجلد إذا عرف أن ذلك مسكر . وهذا هو المأثور من الخلفاء الراشدين وغيرهم من الصحابة : كعشمان (١٢) ، وعلى ، وابن مسعود (١٢) وعليه تدل سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهو الذي يصلح عليه الناس ، وهو مذهب مالك (١٤) وأحمد في غالب نصوصه ، وغيرهما .

والحشيشة المصنوعة من ورق العنب حرام أيضا ، يجلد صاحبها كما يجلد شارب الخمر ، وهي أخبث من الخمر من جهة أنها تفسد العقل والمزاج ، حتى يصير في الرجل تخنث وديائة (١٠) ، وغير ذلك من الفساد ، والخمسر أخبث ، من جهة أنها تفضى إلى المخاصمة والمقاتلة ، وكلاهما يصد عن ذكر الله تعالى وعن الصلاة .

وقد توقف بعض الفقهاء المتأخرين فى حدها ، ورأى أن آكلها يعزر بما دون الحد : حيث ظنها تغير العقل من غير طرب ، بمنزلة البنج ، ولم نجـــد للعلماء المتقدمين فيها كلاما ، وليس كذلك ، بل آكلوها ينشون عنها (١٦) ،

<sup>(</sup>۱۲) هو ذو النورين : عثمان بن عفان بن أبى العاص بن أمية ، ثالث الخلفاء الراشدين ، وأحد العشرة المبشرين بالجنة ، ولد بمكة سنة ٤٧ قبل الهجرة ، وصارت اليه الخلافة سنة ٢٣ هجرية ، جمع القرآن ، وله ١٤٦ حدثا ، وقتل المدينة سنة ٣٥ هجرية .

<sup>(</sup>۱۳) هو عبد الله بن مسعود بن غافل بن حبيب الهذلى . صحابى جليل من اوائل السابقين الى الاسلام ، ومن اقربهم الى رسول الله عليه ، قال عنه عمر : وعاء ملىء علما ، له ٨٤٨ حديثا .

<sup>(</sup>١٤) هو الامام أبو عبد الله : مالك بن أنس الأصبحى الحميرى ـ أليـه ينسب المذهب المالكي ، ولد في المدينة (٩٣ هـ) وأشتهر بعلمه وتقواه ، من أشهر تصنيفاته (الموطأ) ، توفي بالمدينة (١٧٩ هـ) .

<sup>(</sup>١٥) الخنث: أتصاف الرجل بأوصاف النساء . والديائة: فقدان الغيرة والخحل .

<sup>(</sup>١٦) ينشى : أى يعاود مرة بعد أخرى ، وذلك غير النشوة : التى هى أول السكر .

ويشتهونها ، كشراب الخمر وأكثر ، وتصدهم عن ذكر الله ، وعن الصلاة ، إذا أكثروا منها ، مع ما فيها من المفاسد الأخسرى ، مسن الدياثة والتخنث ، وفساد المزاج والعقل ، وغير ذلك .

ولكن لما كانت جامدة مطعومة ليست شرابا ، تنازع الفقهاء فى نجاستها ، على ثلاثة أقوال : فى مذهب أحمد وغيره . فقيل : هى نجسة كالخمسر المشروبة ، وهذا هو الاعتبار الصحيح . وقيل : لا ، لجمودها . وقيل : يفرق بين جامدها ومائعها . وبكل حال فهى داخلة فيما حرمه الله ورسوله مسن الخمر والمسكر لفظا ومعنى . قال أبو موسى الأشعرى (١٧) رضى الله عنه : يا رسول الله ، أفتنا فى شرابين كنا نصنعهما باليمن : التبغ ، وهو من العسل ينبذ حتى يشتد . والمزر ، وهو من الذرة والشعير ينبذ حتى يشتد . قال : وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أعطى جوامع الكلم وخواتيمه ، فقال : «كل مسكر حرام » (١٨) متفق عليه فى الصحيحين .

وعن النعمان (۱۹) بن بشير رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (ان من الحنطة خمرا، ومن الشعير خمرا، ومن الزبيب خمرا، ومن التمر خمرا، ومن العسل خمرا. وأنا أنهى عن كل مسكر) (۲۰). رواه أبو داود (۲۱) وغيره. ولكن هذا فى الصحيحين عن عمر موقوفا عليه، انه خطب به على منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم، فقال: (الخمر ما خامر العقل)، وعن ابن عمر (۲۲) رضى الله عنهما أن النبى صلى الله عليه وسلم،

<sup>(</sup>١٧) هو الصحابى الجليل الذى اشتهر تاريخيا بأنه أحد الحكمين بين على ومعاوية ، توفى بالكوفة سنة ؟ ٤ هـ .

<sup>(</sup>١٨) رواه الشيخان ومثله عند احمد والترمذي والنسائي وابن ماجه .

<sup>(</sup>١٩) صحابى جليل ، أول مولود في الانصار بعد الهجرة ، تنسب اليه (معرة النعمان ) روى ١٢٤ حديثا مات سنة ٦٥ هـ .

<sup>(</sup>۲۰) رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه .

<sup>(</sup>۲۱) هو ابو داود: سليمان بن الاشعث بن اسحاق بن بشير الأزدى السجستانى (۲۰۲ ـ ۲۷۰ هـ) من اهل الحديث ، له (السنن ) تحتسوى على .۸٠٠ حديث ،

<sup>(</sup>۲۲) هو عبد الله بن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما ( ١٠ ق هـ ـ ٧٣ هـ ) . له ٢٦٣٠ حديثا .

قال: (كل مسكر خبر ، وكل مسكر حرام) (٣٣) ، وفى رواية (كل مسكر خبر ، وكل خبر حرام.) (٢٤) رواهما مسلم (٢٥) فى صحيحه . وعدل عائشة (٢٦) رضى الله عنها قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (كل مسكر حرام ، وما اسكر الفرق (٢٧) منه ، فعل الكف منه حرام) (٢٨) قال الترمذى \_ : حديث حسن . وروى أهل السنن عن النبى صلى الله عليه وسلم من وجوه أنه قال : (ما أسكر كثيره ، فقليله حرام) (٢٩٠) . وصححه الحفاظ . وعن جابر (٣٠) رضى الله عنه أن رجلا سأل النبى صلى الله عليه وسلم ، عن شراب يشربونه بأرضهم من الذرة ، يقال له : المزر ، فقال : (أمسكر هو) ؟ قال : نعم . فقال : (كل مسكر حرام ، إن على الله عهدا لمن شرب المسكر هو) ؟ قال : نعم . فقال : (كل مسكر حرام ، إن على الله عهدا لمن شرب المسكر ، أن يسقيه من طينة الخبال ) .قالوا : يا رسول الله ، وما طينة الخبال ؟ قال : (عرق أهل النار ) ، أو (عصارة أهل النار ) (٢١) رواه مسلم في صحيحه . وعن ابن عباس (٣٠) رضى الله عنهما ، عن النبى صلى الله عليه وسلم ، قال : (كل مخمر خبر ، وكل مسكر حرام ) (٣٠) رواه أبو داود .

<sup>(</sup> ۲۲ ، ۲۲ ) رواهما مسلم والدارقطني واحمد وأبو داود .

<sup>(</sup>٢٥) هو الامام الحافظ أبو الحسين : مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيرى النيسابورى ، من أئمة الحديث ، ولا في نيسابور ( ٢٠١ هـ ) وتوفى فيها ( ٢٠١ هـ ) ، اشهر مصنفاته ( صحيح مسلم ) به ١٢٠٠٠ حديث كتبها في خمس عشرة سنة .

<sup>(</sup>٢٦) هي أم المؤمنين : عائشة بنت أبي بكر الصديق ـ أفقه نســاء المسلمين ، تزوجها رسول الله عَلَيْكُم في السنة الثانية للهجرة ، لها ٢٢١٠ حديثا، تو فت بالمدينة ( ٥٨ هـ ) .

<sup>(</sup>۲۷) الفرق: مكيال يسمع ستة عشر رطلا.

<sup>(</sup>۲۸) رواه احمد وابو داود والترمذي .

<sup>(</sup>۲۹) رواه او داود والترمذي وابن ماجه عن جابر ، ومعناه عند النسائي وابن حبان والدارقطني عن سعيد بن ابي وقاص .

 <sup>(</sup>۳۰) هو الصحابی الجلیل : جابر بن عبد الله الانصاری (۱۲ ق هـ ـ ۷۸ هـ ) غزا ۱۹ غزوة ، له ۱۵۶۰ حدیثا .

<sup>(</sup>٣١) رواه مسلم عن جابر .

<sup>(</sup>٣٢) هو الصحابي الجليل: عبد الله بن عباس بن عبد المطلب (٣ ق هـ سـ ٦٨ هـ ) له ١٦٦٠ حديثا .

والأحاديث في هذا الباب كثيرة مستفيضة ، جمع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بما أوتيه من جوامع الكلم ، كل ما غطى العقل وأسكر ، ولم يفرق بين نوع ونوع ، ولا تأثير لكونه مأكولا ، أو مشروبا ، على أن الخمر قد يصطبغ بها ، والحشيشة قد تذاب في الماء وتشرب ، فكل خمر يشرب ويؤكل ، والحشيشة تؤكل وتشرب ، وكل ذلك حرام ، وإنما لم يتكلم المتقدمون في خصوصها ، لأنه إنما حدث أكلها من قريب ، في أواخر المائدة السادسة ، أو قريبا من ذلك ، كما أنه قد احدثت أشربة مسكرة بعد النبى صلى الله عليه وسلم ، وكلها داخلة في الكلم الجوامع ، من الكتاب والسنة .

#### ● وقال أيضاً في باب حد المسكر ( ١٨٦ - ١٩٢ / ٣٤ ):

أما (الأشربة المسكرة) فمذهب جمهور علماء المسلمين من الصحابة والتابعين لهم باحسان وسائر العلماء أن كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام ، وما أسكر كثيرة فقليله حرام ، وهذا مذهب مالك وأصحابه ، والشافعى ، وأصحابه ، وأحمد بن حنبل وأصحابه ، وهو أحد القولين في مذهب أبي حنيفة وهو اختيار محمد بن الحسن (٥٦) صاحب أبي حنيفة ، واختيار طائفة من المشايخ : مثل أبي الليث السمرقندي (٢٦) ، وغيره . وهذا قول الأوزاعي (٢٧) وأصحابه ، والليث بن سعد (٢٨) وأصحابه ، واستحاق بن راهوية (٤٦)

<sup>(</sup>٣٥) هو محمد بن الحسن بن فرقد الشيباني ( ١٣١ هـ - ١٨٩ هـ ) من ائمة الفقه ، وهو الذي نشر علم ابي حنيفة ، ولد بالشام ، ونشأ بالكوفة ، ومات في الري بخراسان .

<sup>(</sup>٣٦) فقيه حنفى جليل ، له مؤلفات فى الفقه والتفسير رالوعظ ، اشهرها (تنبيه الغافلين ) ، لقب بامام الهدى ، توفى على الأرجح سنة ٣٧٣ هـ .

<sup>(</sup>٣٧٨) هو عبد الرحمن بن عمرو الأوزاعي ( ٨٨ هـ ــ ١٥٧ هـ ) ، امام الديار الشافعية في الفقه والزهد ، ولد في بعلبك ، وتوفى في بيروت ، واجاب عن ١٧٠ الف مسألة .

<sup>(</sup>٣٨) هو امام أهل مصر ، قال عنه الشافعي : الليث أفضل من مالك الا أن أصحابه لم يقوموا به ، عاش واحد وثمانين عاما ( ١٧٥ ـ ١٧٥ هـ ) .

<sup>(</sup>٣٩) هو أبو يعقوب ابن راهويه: اسحق بن ابراهيم التميمي ( ١٦١ ــ ٢٣٨ هـ ) ، كان أحد كبار الحفاظ وائمة الحديث ، واعتبر عالم خراســان في عصره ، وأصله مرو ناحتها .

وأصحابه ، وداود بن على (١٠) وأصحابه ، وأبى ثور (١١) وأصحابه ، وأبى جرير (٤١) الطبرى وأصحابه ، وغير هؤلاء من علماء المسلمين وأئسة الدين .

وذهب طائفة من العلماء من أهل الكوفة كالنخعى (٦٠) والشعبى (٤٠) وأبي حنيفة (٥٠) وشريك (٤٦) وغيرهم إلى أن ما أسكر من غير الشجرتين النخل والعنب كنبيذ الحنطة والشعير والذرة والعسل ، ولبن الخيل وغير ذلك ، فإنما يحرم منه القدر الذي يسكر . وأما القليل الذي لا يسكر فلا يحرم . وأما عصير العنب الذي إذا غلا واشتد وقذف بالزبد فهو خمسر يحرم قليله وكثيره باجماع المسلمين .

<sup>(</sup>٠٤) هو داود بن على بن خلف الاصبهائى الظاهرى ( ٢٠١ – ٢٧٠ هـ ) ولد بالكوفة وتوفى فى بفداد ، ينسب اليه المذهب الظاهرى الذى يأخذ أنصاره بظاهر الكتاب والسنة .

<sup>(</sup>١١) هو ابراهيم بن خالد بن ابى اليمان الكلبى (توفى ٢٤٠ هـ) . فقيه من الأئمة ، كان حنفيا ثم صاحب الشافعى فى مذهبه ، وانفرد بالعديد من الاحتهادات الفقهية .

<sup>(</sup>٢٤) هو محمد بن جرير بن يزيد الطبرى ، عالم موسوعى كتب فى التاريخ والتفسير والفقه ، ولد فى آمل (طبرستان ) فى ٢٢٤ هـ ، وعاش فى بفسداد حتى مات فيها ( ٣١٠ هـ ) وله ( تاريخ الطبرى فى اخبار الرسسل والملوك ) واشتهر تفسيره للقرآن الكريم .

<sup>(</sup>٣) هو شريك بن عبد الله بن الحارث النخعى الكوفى ( ٩٥ - ١٧٧ هـ ) فقيه ذو دراية كبيرة بعلم الحديث ، عمل بالقضاء فى الكوفة فاشتهر بعدله ، ومات فيها .

<sup>(</sup>٤٤) هو عامر بن شراحيل بن عبد ذى كبار (١٩ – ١٠٣ هـ) • اشتهر بالشعبى نسبة الى شعب بطن من همدان • راوية من التابعين • من اشهر الحفاظ • ولد وعاش ومات بالكوفة •

<sup>(</sup>٥)) هو ابو حنيفة النعمان بن ثابت ، امام الحنفية ، المجتهد المحقق ، ولد بالكوفة ( ٨٠ هـ ) ، ونشأ بها . استغل بالتجارة وطلب العلم ، ثم انقطع للتدريس والافتاء . توفى في سجن المنصور العباس ( ١٥٠ هـ ) لرفضه تولى القضاء ببغداد .

<sup>(</sup>٢٦) أظنه يعنى شريكا النخعي السابق تقديمه .

وأصحاب (القول الثانى) قالوا: لا يسمى خمرا إلا ماكان من العنب. وقالوا: إن نبيه التمسر والزبيب إذاكان نيا مسكرا حرم قليه وكثيره ولا يسمى خمرا، فإن طبخ أدنى طبخ حل. وأما عصير العنب إذا طبخ وهسو مسكر لم يحل، إلا أن يذهب ثلثاه، ويبقى ثلثه. فأما بعد أن يصير خمرا فلا يحل وان طبخ إذاكان مسكرا بلا نزاع.

#### والقول الأول:

الذى عليه جمهور علماء المسلمين هو الصحيح الذى يدل عليه الكتاب والسنة والاعتبار ، فإن الله تعالى قال فى كتابه : (إنما الخمر والميسر والأنصاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون . إنما يريسه الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء فى الخمر والميسر ، ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة ، فهل أنتم منتهون ) (٧٧) .

واسم (الخمر) فى لغة العرب الذين خوطبوا بالقرآن كان يتناول المسكر من التمر وغيره ، ولا يختص بالمسكر من العنب ، فإنه قد ثبت بالنقول الصحيحة أن الخمر لما حرمت بالمدينة النبوية وكان تحريمها بعد غزوة أحد فى السنة الثالثة من الهجرة لم يكن من عصير العنب شىء ، فإن المدينة ليس فيها شجر عنب ، وإنما كانت خمرهم من التمر . فلما حرمها الله عليهم أراقوها بأمر النبى صلى الله عليه وسلم ، بل وكسروا أوعيتها ، وشقوا ظروفها ، وكانوا يسمونها (خمرا) . فعلم أن اسم (الخمر) فى كتاب الله عام لا يختص معصير العنب .

فروى البخاري (٨١) في صحيحه عن ابن عمر رضي الله عهنها قال :

<sup>(</sup>٤٧) الآيتان: . ٩ ، ٩٢ من سورة المائدة . والآية الأولى محذوف أولها : ( يا أيها الذين آمنوا ) .

<sup>(</sup>٤٨) هو ابو عبد الله: محمد بن اسماعيل بن ابراهيم بن المغيرة البخارى، لقب بحبر الاسلام ، حافظ ، من ائمة أهل الحديث ، صاحب (الجامع الصحيح ) من أحاديث رسول الله عليه التي انتقاها البخارى من ستمائة الف حديث سمعها ، ولد في بخارى ( ١٩٤ هـ ) وتوفى في أحدى قرى سمر قند ( ٢٥٦ هـ ) .

( نزل تحريم الخمر وإن بالمدينة يومئذ لخمسة أشربة ، ما منها شراب العنب )

. وفي الصحيحين عن أنس (٤٩) رضى الله عنه قال : ان الخمر حرمت يومئد من البسر (٥٠) والتمر . وفي لفظ لمسلم : لقد انزل الله هذه الآية التي حرم فيها الخمر ، وما بالمدينة شراب إلا من تمر وبسر . وفي لفظ البخارى : وحرمت علينا حين حرمت وما نجد خمر الأعناب إلا قليلا ، وعامة خمر نا البسر والتمر . وفي الصحيحين عن أنس رضى الله عنه قال : كنت أسسقى أبا عبيدة (١٥) وأبي بن كعب (٢٠) من فريخ زهو (٥٠) وتسر فجاءهم آت فقال : ان الخمر قد حرمت ، فقال أبو طلحة (٤٠) : يا أنس ، قم إلى هذه الجرار فأهرقها ، فأهرقها .

وقد ثبت عن النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضى الله عنهم : أن الخمر يكون من العنب ، ففى الصحيحين الخمر يكون من العنب ، ففى الصحيحين عن ابن عمر أن عمر بن الخطاب رضى الله عنهما قال على منبر النبى صلى الله

<sup>(</sup>۶۹) هو انس بن مالك بن النضير بن ضمضم البخارى الخزرجى الانصارى ، صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم . ولد بالمدينة قبل الهجرة ( ۱۰ ق ه ) . وكان آخر صحابى يموت بالبصرة ( ۹۳ ه ) . روى له رجال الحديث ۲۲۸۲ حديثا .

<sup>(</sup>٥٠) البسر : بضم الباء هو تمر النخل قبل ان يرطب .

<sup>(</sup>٥١) هو أبو عبيدة أبن الجراح: عامر بن عبد الله بن الجراح بن هلل أبن الفهرى القرشى ، صحابى جليل ، لقب بأمين الأمة ، أحد المشرة المشرين بالجنة ، فاتح الشام في عهد عمر بن الحطاب . ولد بمكة ( . } ق ه ) وتوفى بطاعون عمواس ( ١٨ ه ) ودفن في غوربيسان .

<sup>(</sup>٥٢) هو الصحابى الانصارى ابر الندر: ابى بن كعب بن قيس بن عبيد من بنى النجار ، كان حبرا من أحبار اليهود ، قارئا كاتبا ، اسلم فكان من كتاب الوحى ، شارك فى مفازى رسول الله عليه كلها ، توفى بالمدينة (٢١ هـ ) . له ١٦٤ حديثا .

<sup>(</sup>٥٣) الزهو: هو البسر المتلون ، واحدته زهوة .

<sup>(</sup>٥٤) هو زيد بن سهل بن الأسود البخارى الانصارى . صحابى مسن المجاهدين الأبطال . شهد مع رسول الله مغازيه كلها . كان جهير الصوت ، وفى الحديث : ( لصوت أبى طلحة فى الجيش خير من الف رجل ) . ولد ومات فى المدينة ( ٣٦ ق ه \_ ٣٤ ه ) .

عليه وسلم: أما بعد أيها الناس ، إنه نزل تحريم الخمر ، وهي من خمسة : من العنب ، والتمر ، والعسل ، والحنطة ، والشعير ، والخمر ما خامر العقل . وروى أهل السنن : أبو داود ، والترمذى ، وابن ماجه (٥٠٠) عن النعمان ابن بشير قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (إن من الحنطة خمرا ، ومن الشعير خمرا ، ومن الزبيب خمرا ، ومن العسل خمرا ) زاد أبو داود : (وأنا أنهى عن كل مسكر) .

وقد استفاضت الأحاديث عن النبى صلى الله عليه وسلم بأن كل مسكر خمر ، وهو حرام ، كما فى الصحيحين عن عائشة رضى الله عنها قالت : سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن البتع ، وهو نبيذ العسل ، وكان أهل اليمن يشربونه ، فقال : (كل شراب اسكر فهو حرام) (٥٠) . وفى الصحيحين عن أبى موسى الأشعرى رضى الله عنه قال : قلت : يا رسول الله . أفتنا فى شرابين كنا نصنعهما باليمن : البتع . وهو من العسل ينبذ حتى يشتد ؟ قال : فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أعطى جوامع الكلم بخواتيمه فقال : (كل مسكر حرام) (٥٠) . وفى صحيح مسلم عن جابر أن رجلا مسن (حبشان) - وحبشان من اليمن - سأل النبى صلى الله عليه وسلم عن شراب يشربونه بأراضيهم من الذرة يقال له : (المزر) فقال : (أمسكر هو ؟) يشربونه بأراضيهم من الذرة يقال له : (المزر) فقال : (أمسكر هو ؟) أن يسقيه من طينة الخبال ) قالوا : يا رسول الله ! وما طينة الخبال ؟ قال : (عرق أهل النار) أو (عصارة أهل النار) . وفى صحيح مسلم وغيره عسن ابن عمر رضى الله عنهما : أن النبى صلى الله عليه وسلم قال : (كل مسكر حرام) وفى رواية له : (كل مسكر خمر ، وكل خمر ، وكل مسكر حرام)

<sup>(</sup>٥٥) هو أبو عبد الله أن ماجه: محمد بن يزيت الربعى القسرويني (٥٥) هو أبو عبد الله أوصنف (٢٠٩ - ٢٧٣ هـ) . أحد أئمة الحديث . طاف البلدان في طلبه وصنف (سنن أبن ماجه) أحد كتب الحديث الستة المعتمدة .

<sup>(</sup>٥٦) رواه الشيخان ومالك . وقال يحيى بن معين : هذا أصح حديث روى عن النبى صلى الله عليه وسلم في تحريم السكر .

 <sup>(</sup>٥٧) رواه الشيخان واحمد ، وفيه أن الشراب الثاني هو : ( المزر ) :
 من اللرة والشعير .

حرام) (<sup>(^0)</sup> وعن ابن عمر عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: ( ما أسكر كثيره فقليله حرام) (<sup>(^0)</sup> رواه ابن ماجه ، والدارقطنى (<sup>(^1)</sup> ، وصححه ، وقد روى أهل السنن مثله من حديث جابر ومن حديث عمرو بن شعيب (<sup>(11)</sup> عن أبيه عن جده . والأحاديث كثيرة صحيحة فى هذا الباب .

ولكن عذر من خالفها من أهل العلم أنها لم تبلغهم ، وسمعوا أن مسن الصحابة من شرب النبيذ ، وبلغتهم فى ذلك آثار : فظنوا أن الذى شربوه كان مسكرا ، وإنما كان الذى تنازع فيه الصحابة هو ما نبذ فى الأوعيسة الصلبة ، فإن النبى صلى الله عليه وسلم ( نهى عن الانتباذ فى الدباء ) وهو القرع ، وفى ( الحنتم ) وهو ما يصنع من التراب من الفخار ، ( ونهى عن النقير ) وهو الغرف المزفت ، النقير ) وهو الخشب الذى ينقر ، ( ونهى عن المزفت ) وهو الظرف المزفت ، ( وأمرهم أن ينتبذوا فى الظروف الموكاة ) (٦٢) وهو أن ينقع التمر أو الزبيب فى الماء حتى يحلو ، فيشرب حلوا قبل أن يستد . فهذا حلال باتفاق المسلمين . ونهاهم أن ينتبذوا هذا النبيذ الحلال فى تلك الأوعية ، لأن الشدة تدب فى الشراب شيئا فشيئا ، فيمربه أا ملم وهو لا يدرى أنه قد اشتد ، فيكون قد شرب محرما ، وأمرهم أن ينتبذوا فى الظرف الذى يربطون فمه ، لأنه قد شرب محرما ، وأمرهم أن ينتبذوا فى الظرف الذى يربطون فمه ، لأنه إن اشتد الشراب انشق الظرف فلا يشربون مسكرا .

والنهى عن (نبيذ الأوعية القوية) فيه أحاديث كثيرة مستفيضة ، ثم روى عنه اباحة ذلك ، كما في صحيح مسلم عن بريدة بن الحصيب (٦٣) ، قال :

<sup>(</sup>٥٨) رواهما مسلم والدارقطني راحمد وأبو داود .

<sup>(</sup>٥٩) رواه ایضا ابو داود والترمذی عل ۱۰بر ، والنسائی وابن حبان عن سعد بن ابی وقاص .

<sup>(</sup>٦٠) هو أبو الحسن الدارقطنى الشافعى: على بن عمر بن أحمد بن مهدى امام عصره فى الحديث ، اشتهر له كتاب (السنن)، وله غيره فى علم الحديث. ولد ببغداد وتوفى فيها (٣٠٦ – ٣٨٠ هـ).

<sup>(</sup>٦١) هو أبو ابراهيم : عمرو بن شعيب بن محمد السهمى القرشى ، من بنى عمرو بن العاص ، من رجال الحديث ، توفى بالطائف (١١٨ هـ ) .

<sup>(</sup>٦٢) الظروف الموكاة : الأوعية التي تربط فوهتها .

<sup>(</sup>٦٣) هو بريدة بن الحصيب بن عبد الله بن الحارث الأسلمى : من أكابر الصحابة ، أسلم قبل بدر ، شهد خيبر وفتح مكة ، اسببتعمله النبى عَيْشَةَ على صدقات قومه ، له ١٦٧ حديثا ، توفى فى مرو ( ٦٣ هـ ) .

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (كنت نهيتكم عن الأشربة إلا فى ظروف الأدم ، فاشربوا فى كل وعاء غير أن لا تشربوا مسكرا) وفى رواية (نهيتكم عن الظروف ، وان ظرفا لا يحل شيئا ولا يحرمه ، وكل مسكر حرام) (١٤) فمن الصحابة والتابعين من لم يثبت عنده النسخ فأخذ بالأحاديث الأول . ومنهم من اعتقد صحة النسخ فأباح الانتباذ فى كل وعاء ، وهذا مذهب أبى حنيفة والشافعى . والنهى عن بعض الأوعية قول مالك . وعن أحمد روايتان .

فلما سمع طائفة من علماء الكوفة أن من السلف من شرب النبيذ ظنوا أنهم شربوا المسكر: فقال طائفة منهم: كالشافعي، والنخعي وأبي حنيفة، وشريك وابن أبي ليلي (\*)، وغيرهم: يحل ذلك، كم تقدم. وهم في ذلك مجتهدون، قاصدون للحق، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: (إذا اجتهد الحاكم فأخطأ فله أجران، وإذا اجتهد الحاكم فأخطأ فله أجران، وإذا اجتهد الحاكم فأخطأ فله أجران،

وأما سائر العلماء فقالوا بتلك الأحاديث الصحيحة . وهذا هو الثابت عن الصحابة ، وعليه دل القياس البعلى ، فإن الله تعالى قال : (إنما يسريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء فى الخمر والميسر ، ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة : فهل أنتم منتهون ؟) (١٦) فإن المفسدة التي لأجلها حرم الله سبحانه وتعالى الخمر ، هي أنها تصد عن ذكر الله ، وعن الصلاة ، وتوقع العداوة والبغضاء . وهذا أمر تشترك فيه جسيع المسكرات ، لا فرق فى ذلك بين مسكر ومسكر ، والله سبحانه وتعالى حرم القليل ، لأنه يدعو إلى الكثير ، وهذا موجود فى جميع المسكرات .

# 🛭 وقال في تحريم الحشيش ( ٢٠٤ - ٢١٠ / ٣٤):

وأما ( الحشيشة ) الملعونة المسكرة : فهي بمنزلة غيرها من المسكرات ،

<sup>(</sup>٦٤) رواه أيضا الترمذي وأحمد ، ومثله عند أبي داود والنسائي .

<sup>(</sup>٦٥) رواه الشيخان عن عمرو بن العاص .

<sup>(</sup>٦٦) الآية ٩١من سورة المائدة .

والمسكر منها حرام باتفاق العلماء ، بل كل ما يزيل العقل فإنه يحرم أكله ولو لم يكن مسكرا : كالبنج ، فإن المسكر يجب فيه الحد ، وغير المسكر يجب فيه التعزير .

وأما قليل ( الحشيشة المسكرة ) فحرام عند جماهير العلما عن كسائر القليل من المسكرات ، وقول النبى صلى الله عليه وسلم : ( كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام ) (١٦) يتناول ما يسكر . ولا فرق بين أن يكون المسكر مأكولا ، أو مشروبا ، أو جامدا ، أو مائعا . فلو اصطبغ كالخمر كان حراما ، ولو أماع الحشيشة وشربها كان حراما . ونبينا صلى الله عليه وسلم بعث بجوامع الكلم ، فإذا قال كلمة جامعة كانت عامة فى كل ما يدخل فى لفظها ومعناها . سواء كانت الأعيان موجودة فى زمانه أو مكانه ، أو لم تكن .

فلما قال: (كل مسكر حرام) (١٨٠) تنال ذلك ما كان بالمدينة من خمر التمر وغيرها ، وكان يتناول ما كان بأرض اليمن من خمر الحنطة والشعير والعسل وغير ذلك ، ودخل فى ذلك ما حدث بعده من خمر لبن الخيل الذى يتخذه الترك و نحوهم . فلم يفرق أحد من العلماء بين المسكر من لبن الخيل ، والمسكر من الحنطة والشعير ، وان كان أحدهما موجودا فى زمنه كان يعرفه ، والآخر لم يكن يعرفه ، إذ لم يكن بأرض العرب من يتخذ خمرا من لبن الخيل .

وهذه (الحشيشة) فإن أول ما بلغنا أنها ظهرت بين المسلمين في أواخسر المائة السادسة وأوائل السابعة ، حيث ظهرت دولة التتر ، وكان ظهورها مع ظهور سيف (جنكسخان) (٦٩٠) ، لما أظهر الناس ما نهاهم الله ورسوله عنه من الذنوب سلط الله عليهم العدو ، وكانت هذه الحشيشة الملعونة من أعظهم

<sup>(</sup>٦٧) رواه مسلم وأحمد وأبو داود والدارقطني .

<sup>(</sup>٦٨) متفق عليه .

<sup>(</sup>٦٩) هو جنكيزخان (ابن يشموكي) ( ١١٦٧ – ١٢٢٧ م) منشىء الامبراطورية المفولية الذي غزا العالم القديم من الصين الى البحر الاسود ، وغزا ديار المسلمين . ولد في اقليم دولون بلدق (بلاد الروس) . وكان اسمه الأصلى تيموجين .

المنكرات ، وهى شر من الشراب المسكر من بعض الوجوه ؛ والمسكر شر منها من وجه آخر ، فإنها مع أنها تسكر آكلها حتى يبقى مصطولا تورث التخنيث والديوثة ، وتفسد المزاج ، فتجعل الكبير كالسفنجة ، وتوجب كثرة الأكل ، وتورث الجنون ، وكثير من الناس صار مجنونا بسبب أكلها .

ومن الناس من يقول: إنها تغير العقل فلا تسكر كالبنج، وليس كذلك بل تورث نشوة ولذة وطربا كالخمر، وهذا هو الداعى إلى تناولها، وقليلها يدعو إلى كثيرها كالشراب المسكر، والمعتاد لها يصعب عليه فطامه عنها أكثر من الخمر، فضررها من بعض الوجوه أعظم من الخمر، ولهذا قال الفقهاء: انه يجب فيها الحد، كما يجب في الخمر.

وتنازعوا فى ( نجاستها ) ؟ على ثلاثة أوجه فى مذهب أحمد وغيره . فقيل هى نجسة . وقيل : رطبها نجس كالخمر ، ويابسها ليس بنجس . والصحيح أن النجاسة تتناول الجميع ، كما تتناول النجاسة جامد الخمر ومائعها ، فمن سكر من شراب مسكر أو حشيشة مسكرة لم يحل له قربان المسجد حتى يصحو ، ولا [ تصح ] (٧٠) صلاته حتى يعلم ما يقول ، ولابد أن يغسل فمه ، ويديه ، وثيابه فى هذا وهذا ، والصلاة فرض عينية ، لكن لا تقبل منه حتى يتوب أربعين يوما ، كما قال النبى صلى الله عليه وسلم: (من شرب الخمر لم تقبل له صلاة أربعين يوما ، فأن تاب تاب الله عليه ، فإن عاد فشربها لم تقبل له صلاة أربعين يوما ، فإن تاب الله عليه ، فإن عاد فشربها كان حقا على الله أن يسقيه من طينة الخبال ، قيل : وما طينة الخبال ؟ قال : ( عصارة أهل النار ) أو ( عرق أهل النار ) (١٧) .

وأما قول القائل: ان هذه ما فيها آية ولا حديث: فهذا من جهله، فإن القرآن والحديث فيهما كلمات جامعة هي قواعد عامة، وقضايا كلية. تتناول كل ما دخل فيها فهو مذكور في القرآن والحديث باسمه العام، وإلا فلا يمكن ذكر كل شيء باسمه الخاص، فإن الله بعث محمداً

 <sup>(</sup>٧٠) التوس موجود في النص المطبوع ، ولم يشر المحقق الى مدلوله .
 (٧١) رواه مسلم وأبو داود وأبن ماجه وأحمد .

صلى الله عليه وسلم إلى جميع الخلق ، وقال : «قل يا أيها الناس انى رسول الله إليكم جميعا » ١٧٠ وقال : « وما أرسلناك إلا كافة للناس » (٢٧٠) وقال تعالى : « الذي نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا » (٤٧١) وقال : « وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين » (٢٧٠) فاسم ( الناس ) و ( العالمين ) يدخل فيه العرب وغير العرب من الفرس والروم والهند والبرر (٢١٠) ، فلو قال قائل : إن محمدا ما أرسل إلى الترك والهند والبرر ، لأن الله لم يذكرهم فى القرآن كان جاهلا ، كما لو قال : إن الله لم يرسله إلى بنى تميم ، وبنى أسد وغلف ن ، وغير ذلك من قبائل العرب ، فإن الله لم يذكر هذه القبائل وغلف النه الم يذكر هذه القبائل العرب ، فإن الله لم يذكر هذه القبائل العرب ، فإن الله لم يذكر هذه القبائل العرب ، فإن الله لم يذكر هذه القبائل الغاصة ، وكما لو قال : أن الله لم يرسله إلى أبى جهل (٧٧٠) . وشيبة (٢٧٠) ، وغيرهم من قريش ، لأن الله لم يذكرهم باسمائهم الخاصة في القرآن .

وكذلك لما قال: « إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس مسن عمل الشيطان » (٨٠) دخل فى الميسر الذى لم تعرفه العرب ولم يعرفه النبى صلى الله عليه وسلم ، وكل الميسر حرام باتفاق المسلمين . وان لم يعرفه النبى صلى الله عليه وسلم ، كاللعب بالشطرنج وغيره بالعوض فإنه حرام باجماع المسلمين ، وهو ( الميسر ) الذى حرمه الله ، ولم يكن على عهد النبى صلى الله عليه وسلم . و ( النرد ) أيضا من ( الميسر ) الذى حرمه الله ، وليس فى القرآن

<sup>(</sup>٧٢) أول الآية ١٥٨ من سورة الأعراف .

<sup>(</sup>٧٣) أول الآية ٢٨ من سورة سبأ .

<sup>(</sup>٧٤) آخر الآية الأولى من سورة الفرقان .

<sup>(</sup>٧٥) الآية ١٠٧ من سورة الأنبياء .

<sup>(</sup>٧٦) لعله يقصد (البربر) .

<sup>(</sup>۷۷) هو ابو الحكم: عمرو بن هشام بن المفيرة المخزومي القرشي . اشد الناس عدارة للنبي عليه . قتل مع المشركين كافرا في بدر ( ۲ هـ ) .

<sup>(</sup>٧٨) هو أبو الوليد: عتبة بن ربيعة بن عبد شمس ، من سادات قريش ، علم يده انتهت حرب الفجار ، منعه الكبر من الاسلام ، قتل يوم بدر ( ٢ هـ ) (٧٩) هو شيبة بن ربيعة بن عبد شمس ، من زعماء قريش في ١١ . ت ، قتل مشركا يوم بدر ( ٢ هـ ) .

<sup>(</sup>٨٠) جزء من الآية ٩٠ من سورة المائدة .

ذكر النود والشطرنج باسم خاص ، بل لفظ الميسر يعمها وجمهور العلماء على أن النرد والشطرنج محرمان بعوض وغير عوض .

وكذلك قوله: « لا يؤاخذكم الله باللغو فى أيمانكم ، ولكن يؤاخذكم بما عقدتم الأيمان ، فكفارته اطعام عشرة مساكين من أوسط ما تطعسون أهليكم \_ إلى قوله \_ إذا حلفتم » (٨١) وقوله: « قد فرض الله لكم تحلة أيمانكم » (٨٢) تناول كل أيمان المسلمين التي كانوا يحلفون بها على عهد النبي صلى الله عليه وسلم والتي صاروا يحلفون بها بعد ، فلو حلف بالفارسية والتركية والهندية والبربرية باسم الله تعالى بتلك اللغة انعقدت يمينه ، ووجبت عليه الكفارة إذا حنث باتفاق العلماء ، مع أن اليمين بهذه اللغات لم تكن من أيمان المسلمين على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وهذا بخلاف من حلف بلخلوقات : كالحلف بالكعبة والملائكة ، والمسايخ ، والملوك ، وغير ذلك ، فإن هذه ليست من أيمان المسلمين ، بل هي شرك ، كما قال صلى الله عليه وسلم : (من حلف بغير الله فقد أشرك ) ما الله عليه وسلم .

وكذلك قال تعالى: « فإن لم تجدوا ماء فتيمموا صعيدا » (١٨٠) يعسم كل ما يسمى صعيدا ، ويعم كل ماء : سواء كان من المياه الموجودة فى زمن النبى صلى الله عليه وسلم أو مما أحدث بعده . فلو استخرج قوم عيسونا وكان فيها ماء متغير اللون والريح والطعم وأصل الخلقة ، وجب الاغتسال به بالا نهاع نعرفه بين العلماء ، وان لم تكن تلك المياه معروفة عند المسلمين على عهد النبى صلى الله عليه وسلم ، كما قال تعالى : « اقتلوا المشركين حيث وجدتموهم » (١٨٠) فدخل فيه كل مشرك من العرب وغير العرب ، كمشركى

<sup>(</sup>٨١) جزءم ن الآية ٨٩ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٨٢) أول الآية الثانية من سورة التحريم .

<sup>(</sup>٨٣) رواه أهل السنن من حديث ابن عمر .

 <sup>(</sup>٨٤) صواب الآية ( فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيدا ) جزء من الآية ٤٣ من سورة المائدة .

 <sup>(</sup>٨٥) صواب الآية ( فاقتلوا المشركين حيث وجدتموهم ) جزء من الآية ٥
 من سورة التوبة .

النوك، والهند، والبربر، وان لم يكن هؤلاء ممن قتلوا على عهد النبى صلى الله عليه وسلم.

وكذلك قوله تعالى: «قاتلوا الدين لا يؤمنون بالله ، ولا باليوم الآخر ، ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ، ولا يدينون دين الحق من الذين أوتوا الكتاب ، حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون » (٨٦) يدخل فيه جميع أهل الكتاب ، ومن لم يكونوا ممن قتلوا على عهد النبي صلى الله عليه وسلم، فإن الذين قتلوا على زمانه كانوا من نصارى العرب والروم ، وقاتل اليهود قبل نزول هذه الآية ، وقد دخل فيها النصارى : من القبط ، والحبشة ، والجركس ، والأل ، واللاص ، والكرج ، وغيرهم . فهذا وأمثاله نظير عموم القرآن لكل ما دخل في لفظه ومعناه ، وإن لم يكن باسمه الخاص .

ولو قدر بأن اللفظ لم يتناوله وكان فى معنى ما فى القرآن والسنة الحق به بطريق الاعتبار والقياس ، [كما] (١٨٠ دخل اليهود والنصارى والفرس [فى عموم الآية] (١٨٠) و [دخلت] (١٨٠) جميع المسكرات فى معنى خمر العنب ، وأنه بعث محمدا صلى الله عليه وسلم بالكتاب والميزان ، ليقوم الناس بالقسط ، و (الكتاب) القرآن و (الميزان) العدل . والقياس الصحيح هو من العدل . لأنه لا يفرق بين المتماثلين ، بل سوى بينهما ، فاستوت السيئات فى المعنى الموجب للتحريم ، لم يخص أحدها بالتحريم دون الآخر ، بل من العدل أن يسوى بينهما ، ولو لم يسو بينهما كان تناقضا ، وحكم الله ورسوله منزه عن التناقض . ولو أن الطبيب حمى المريض عن شىء لما فيه من الضرر وأباحه له لخرج عن قانون الطب . والشرع طب القلوب ، والأنبياء من القلوب والأديان ، ولابد إذا أجل الشرع شيئا منه أن يخص هذا بما غرق به بينه وبين هذا ، حتى يكون [فيه] (١٨٠) معنى خاص بما حرمه دون ما أحله . والله أعلم .

<sup>(</sup>٨٦) الآية ٢٩ من سورة التوبة .

<sup>(</sup>٨٧) الاقواس موجودة في النص المطبوع ، ولم يشر المحقق الى مدلولها .

#### ● وقال رحمه الله في حرمة الخبيث ( ١٧٩ - ١٨٠ / ١٧ ):

فالطيبات التي أباحها هي المطاعم النافعة للعقول والأخلاق ، والخبائث هي الضارة للعقول والأخلاق ، كما أن الخمر أم الخبائث لأنها تفسد العقول والأخلاق ، فأباح الله للمتقين الطيباب التي يستعينون بها على عبادة ربها التي خلقوا لها ، وحرم عليهم الخبائث التي تضرهم في المقصود الذي خلقوا له ، وأمرهم مع أكلها بالشكر ، ونهاهم عن تحريمها ، فمن أكلها ولم يشكر ترك ما أمر الله به واستحق العقوبة . قال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم ، واشكروا الله ان كنتم إياه تعبدون » (٩٠) . وفي الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه ولمسم أنه قال : ( ان الله ليرضى عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها ، ويشرب الشربة فيحمده عليها ) (٩١) عن العبد أن يأكل الأكلة فيحمده عليها ، ويشرب الشربة فيحمده عليها ) وفي حديث آخر : ( الطاعم الشاكر بمنزلة الصائم الصابر ) (٩٢) . وقال تعالى : « لتسألن يومئذ عن النعيم » (٩٢) أي عن شكره ، فإنه لا يبيح شيئا

<sup>(</sup>٨٨) جزء من الآية ١٥٧ من سورة الأعراف .

<sup>(</sup>۸۹) رواه الشيخان وأبو داود .

<sup>(</sup>٩٠) الآية ١٧٢ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٩١) رواه مسلم عن أنس.

<sup>(</sup>۹۲) رواه احمد والترمذي وابن ماجه وأبو داود .

<sup>(</sup>٩٣) جزء من الآية ٨ من سورة التكاثر .

ويعاقب من فعله ، ولكن يسأله عن الواجب الذي أوجبه معه ، وعما حــرمه عليه .

#### 🕏 وقال في الاستدلال بالقياس المطلق ( ٧٧ – ٦٨ / ٢٩ ) :

لا نزاع أن المقدمتين إذا كانتا معلومتين والفتا على الوجه المعتدل: انه (على يفيد اليلم بالنتيجة . وقد جاء في صحيح مسلم مرفوعا : (كل مسكر خمر ، وكل جمر حرام) (٩٥) ، لكن هذا لم يذكره النبي صلى الله عليه وسلم ليستدل به على منازع ينازعه ، بل التركيب في هذا كما قال أيضا في الصحيح ليستدل به على منازع ينازعه ، بل التركيب في هذا كما قال أيضا في الصحيح (كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام) أراد أن يبين لهم أن جميع المسكرات داخلة في مسمى الخمر الذي حرمه الله . فهو بيان لمعنى الخمر ، وهم قد علموا أن الله حرم الخمر وكانوا يسألونه عن أشربة من عصير العنب ، كما في الصحيحين عن أبي موسى أنه صلى الله عليه وسلم : (سئل عن شراب يصنع من الذرة يسمى المزر ، وشراب يصنع من العسل يسمى البتع . وكان قد أوتى من الذرة يسمى المزر ، وشراب يصنع من العسل يسمى البتع . وكان قد أوتى الجامعة \_ وهى القضية الكلية \_ ان كل مسكر خمر . ثم جاء بما كانوا يعلمونه من أن (كل خمر حرام) حتى يثبت تحريم المسكر في قلوبهم ، كما علمونه من أن (كل مسكر حرام) ولو اقتصر على قوله : (كل مسكر حرام) لأخير (٩٧) كما تأوله بعضهم .

ونهذا قال أحمد: قوله (كل مسكر خمر) أبلغ. فإنهم لا يسمون القدح الأخير خمرا. ولو قال: (كل مسكر خمر) فقط لتأوله بعضهم على أنه أراد دخوله في اسم الخمر التي حرمها الله.

والغرض هنا: ان صورة القياس المذكورة فطرية لا تحتاج إلى تعلم . بل هى عند الناس بمنزلة الحساب ، ولكن هؤلاء يطولون العبارات ويغربونها .

<sup>(</sup>٩٤) أنه: يقصد القياس المطلق .

<sup>(</sup>٩٥) رواه مسلم والدار قطني وأحمد وأبو داود .

<sup>(</sup>٩٦) رواه الشيخان واحمد .

<sup>(</sup>٩٧) القدح الأخير: أي الذي يسبب السكر .

## وقال في حد المسميات الشرعية ( ٢٣٥ - ٢٣٦ / ١٩ ) :

الأسماء التى علق الله بها الأحكام فى الكتاب والسنة: منها ما يعرف حده ومسماه بالشرع، فقد بينه الله ورسوله: كاسم الصلاة والزكاة والصيام والحج، والإيمان، والكفر والنفاق. ومنه ما يعرف حده باللغة، كالشمس والقمر، والسماء والأرض، والبر والبحر، ومنه ما يرجع حده إلى عسادة الناس وعرفهم، فيتنو عبحسب عاداتهم، كاسم البيع والنكاح والقبض والدرهم والدينار، ونحو ذلك من الأسماء التى لم يحدها الشارع بحد، ولا لها حد واحد يشترك فيه جميع أهل اللغة، بل يختلف قدره وصفته باختلاف عادات الناس.

فما كان من النوع الأول فقد بينه الله ورسوله ، وما كان من الشانى والثالث فالصحابة والتابعون المخاطبون بالكتاب والسنة قد عرفوا المراد به ، لمعرفتهم بمسماه المحدود فى اللغة ، أو المطلق فى عرف الناس وعاداتهم من غير حد شرعى ولا لغوى ، وبهذا يحصل التفقه فى الكتاب والسنة .

والاسم إذا بين النبى صلى الله عليه وسلم حد مسماه لم يلزم أن يكون قد نقله عن اللغة أو زاد فيه . بل المتصود أنه عرف مراده بتعريفه هو صلى الله عليه و سلم كيف ما كان الأمر ، فإن هذا هو المقصود ، وهذا كاسوا الخمر ، فإنه قد بين أن كل مسكر خمر ، فعرف المراد بالقرآن ، وسواء كانت العرب قبل ذلك تطلق لفظ الخمر على كل مسكر أو تخص به عصير العنب ، لا يحتاج إلى ذلك، إذ المطلوب معرفة ما أراد الله ورسوله بهذا الاسم ، و هذا قد عرف ببيان الرسول صلى الله عليه وسلم ، وبأن الخمر فى لغة المخاطبين بالقرآن كانت تتناول نبيذ التمر وغيره ، ولم يكن عندهم بالمدينة خمر غيرها ، وإذا كان الأمر كذلك فما أطلقه الله من الأسماء و علق به الأحكام من الأمر والنهى والتحليل والتحريم لم يكن لأحد أن يقيده إلا بدلالة من الله ورسوله .

## ● وقال في علل الاحكام الشرعية ( ١٩٢ - ١٩٥ / ٢٠ ):

(قاعدة) الحسنات تعلل بعلتين: أحداهما: ما تتضمنه من جلب المصلحة والمنفعة. والثانية: ما تتضمنه من دفع المفسدة والمضرة.

وكذلك السيئات تعلل بعلتين:

احداهما : ما تتضمنه من المفسدة والمضرة .

والثانية : ما تتضمنه من الصدعن المنفعة والمصلحة .

مثال ذلك قوله تعالى: «إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ، ولذكر الله أكبر » (٩٨) فبين الوجهين جميعا ، فقوله: «إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر » بيان لما تتضمنه من دفع المفاسد والمضار ، فإن النفس إذا قام بها ذكر الله ودعاؤه للسيما على وجه الخصوص للسيما ذلك صبغة صالحة تنهاها عن الفحشاء والمنكر ، كما يحسه الإنسان من نفسه ، ولهذا قال تعالى: «واستعينوا بالصبر والصلاة » (٩٩) فإن القلب يحصل له من الفسرح والسرور وقرة العين ما يغنيه عن اللذات المكروهة ، ويحصل له من الخشية والتعظيم لله والمهابة . وكل واحد من رجائه وخشيته ومحبته ناه ينهاه .

وقوله: « ولذكر الله أكبر » بيان لما فيها من المنفعة والمصلحة أى ذكر الله الذى فيها أكبر من كونها ناهية عن الفحشاء والمنكر ، فإن هذا هـو المقصود لنفسه ، كما قال: « إذا نودى للصلاة من وم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله » (١٠٠٠) ، والأول تابع ، فهذه المنفعة والمصلحة أعظم من دفع تلك المفسدة ، ولهذا كان المؤمن الفاسق يؤول أمره إلى الرحمة ، والمنافق المتعبد أمره صائر إلى الشقاء ، فإن الإيمان بالله ورسوله هو صالح السعادة وأصلها .

ومن ظن أن المعنى ولذكر الله أكبر من الصلاة فقد أخطأ ، فإن الصلاة أفضل من الذكر المجرد بالنص والاجماع . والصلاة ذكر الله لكنها ذكر على أكمل الوجوه ، فكيف يفضل ذكر الله المطلق على أفضل أنواعه ؟ ومثال ذلك قوله صلى الله عليه وسلم : (عليكم بقيام الليل ! فانه قربه إلى ربكم ، ودأب الصالحين قبلكم ، ومنهاة عن الاثم ، ومكفرة للسيئات ، ومطردة لداعى

<sup>(</sup>٩٨) جزء من الآية ٥} من سورة المنكبوت .

<sup>(</sup>٩٩) جزء من الآية ٥} من سورة البقرة .

<sup>(</sup>١٠٠) جزء من الآية ٩ من سورة الجمعة .

الحسد ) (۱۰۱) فبين ما فيه من المصلحة بالقرب إلى الله وموافقة الصالحين ، ومن دفع المفسدة بالنهى عن المستقبل من السيئات ، والتكفير للماضى منها ، وهو نظير الآية .

وكذلك قوله: « وأقم الصلاة طرفى النهار وزلفا من الليل إن الحسنات يذهبن السيئات » (١٠٢) ، فهذا دفع المؤذى ، ثم قال: « ذلك ذكرى للذاكرين » (١٠٢) . فهذا مصلحة ، وفضائل الأعمال وثوابها وفوائدها ومنافعها كثير فى الكتاب والسنة من هذا النمط ، كقوله فى الجهاد: « يغفر لكم ذنوبكم ويدخلكم جنات تجرى من تحتها الأنهار » (١٠٢) إلى قوله: « وأخرى تحبونها نصر من الله وفتح قريب » (١٠٤) ، فبين ما فيه من دفع مفسدة الذنوب ومن حصول مصلحة الرحمة بالجنة ، فهذا فى الآخرة ، وفى الدنيا النصر والفتح ، وهما أيضاً دفع المضرة وحصول المنفعة ، وتظائره كثيرة .

وأما من السيئات فكقوله: « إنما يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء فى الخمر والميسر، ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة » (١٠٠٠) فبين فيه العلتين:

احداهما : حصول مفسدة العداوة الظاهرة والبغضاء الباطنة .

والثانية : المنع من المصلحة التي هي رأس السعادة ، وهي ذكر الله والصلاة ، فيصد عن المأمور به إيجابا أو استحبابا .

وبهذا المعنى عللوا أيضا كراهية أنواع الميسر من الشطرنج ونحــوه ، فإنه يورث هذه المفسدة ويصدعن المأمور به .

<sup>(</sup>۱.۱) رواه الترمذي من حديث سلمان الفارسي ، وصواب آخره أن قيام الليل (مطردة للداء عن الجسد) بدلا من مطردة لداعي الحسد) . وممن أخرجه أيضا أحمد والبيهقي والحاكم وذلك عن بلال ، وقال الحاكم: صحيح على شرط النخاري .

<sup>(</sup>١٠٢) الآية ١١٤ من سورة هود

<sup>(</sup>١٠٣) جزء من الآية ١٢ من سورة الصف .

<sup>(</sup>١٠٤) جزء من الآية ١٣ من سورة الصف .

<sup>(</sup>١٠٥) جزء من الآية ١٦ من سورة المائدة .

## ثانيـاً:

# في ترجيح مذهب أهل المدينة في الخمر والمفدرات

• وقال رحمه الله في الفرق بين مذهبي اهل المدينة واهل الكوفة ( ٦ - ١٠ / ٢١ ) :

وأهل الكوفة فى باب الأشربة مخالفون لأهل المدينة ولسائر الناس ، ليست الخمر عندهم إلا من العنب ، ولا يحرمون القليل من المسكر ، إلا أن يكون خمرا من العنب ، أو أن يكون من نبيذ التمر أو الزبيب النيء ، أو أن يكون من مطبوخ عصير العنب إذا لم يذهب ثلثاه . وهم فى الأطعمة فى غاية التحريم ، حتى حرموا الخيل والضباب ، وقيل : أن أبا حنيفة يكره الضب والضباع ونحوها .

فأخذ أهل الحديث فى الأشربة بقول أهل المدينة وسائر أهل الأمصار ، موافقة للسنة المستفيضة عن النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه فى التحريم، وزادوا عليهم فى متابعة السنة.

وصنف الامام أحمد كتابا كبيرا فى الأشربة ما علمت أحدا صنف أكبر منه ، وكتابا أصغر منه . وهو أول من أظهر فى العراق هذه السنة ، حتى إنه دخل بعضهم بغداد فقال : هل فيها من يحرم النبيذ ؟ فقالوا : لا ، إلا أحمد بن حنبل دون غيره من الأئمة ، وأخذ فيه بعامة السنة ، حتى إنه حرم العصير والنبيذ بعد ثلاث (١) . وإن لم يظهر فيه شدة ، متابعة للسنة الماثورة فى ذلك ، لأن الثلاث مظنة ظهور الشدة غالبا . والحكمة هنا : مما تخفى ، فأقيمت المظنة مقام الحكمة ، حتى إنه كره الخليطين ، إما كراهة تنزيه أو تحريم ، على اختلاف الروايتين عنه ، وحتى اختلف قوله فى الانتساذ فى

<sup>(</sup>١) يقصد ثلاث ليالي .

الأوعية: هل هو مباح، أو محرم، أو مكروه ؟ لأن أحاديث النهى كثيرة جدا، وأحاديث النسخ قليلة. فاختلف اجتهاده: هل تنسخ تلك الأخب ر المستفيضة بمثل هذه الأخبار التي لا تخرج عن كونها أخبار آحاد ولم يخرج البخارى منها شيئاً ؟

وأخذوا فى الأطعمة بقول أهل الكوفة: لصحة السنن عن النبى صلى الله عليه وسلم بتحريم كل ذى ناب من السباع ، وكل ذى مخلب من الطبر ، وتحريم لحوم الحمر ، لأنه النبى صلى الله عليه وسلم أنكر على من تمسك فى هذا الباب بعدم وجود نص التحريم فى القرآن ، حيث قال: ( لا أأنين أحدكم متكنا على أريكته يأتيه الأمر من أمرى مما أمرت به أو نهيت عنه فيقول: بيننا وبينكم هذا القرآن ، فما وجدنا فيه من حلال أحللناه ، وما وجدنا فيه من حرام حرمناه . ألا وإنى أوتيت الكتاب ومثله معه ، وإذ ما حرم رسول الله صلى الله عليه وسلم كما حرم الله تعالى ) (٢) ، وهسذا المعنى محفوظ عن النبى صلى الله عليه وسلم من غير وجه .

وعلموا أن ما حرمه رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنا هـو زيادة تحريم ، ليس نسخا للقرآن ، لأن القرآن إنما دل على أن الله لم يحرم إلا الميتة والدم ولحم الخنزير ، وعدم التحريم ليس تحليلا ، وإنما هو بقـاء للأمر على ما كان ، وهذا قد ذكره الله في سورة الأنعام التي هي مكية باتفاق العلماء ، ليس كما ظنه أصحاب مالك والشافعي أنها من آخر القرآن نزولا ، وإنما سورة المائدة هي المتأخرة ، وقد قال الله فيها : « أحل لكم الطيبات » (٣) ، فعلم أن عدم التحريم المذكور في سورة الأنعام ليس تحليلا ، وإنما هو عفو . فتحريم رسول الله صلى الله عليه وسلم رافع للعفو ايس نسخا للقرآن .

لكن لم يوافق أهل الحديث الكوفيين على جميع ما حرموه ، بل أحلوا الخيل ، لصحة السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم بتحليلها وم خيبر ، وبأنهم

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والترمذي وأبن ماجه وأحمد والدارمي .

<sup>(</sup>٣) جزء من الآية ٥ من سورة المائدة .

دبحوا على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم فرسا وأكلوا لحمه ، وأحلوا الضب لصححة السنن عن النبى صلى الله عليه وسلم بأنه قال : ( لا أحرمه ) (٤) . وبأنه أكل على مائدته وهو ينظر ، ولم ينكر على من أكله ، وغير ذلك مما جاءت فيه الرخصة .

فنقصوا عما حرمه أهل الكوفة فى الأطعمة ، كما زادوا على أهل المدينة فى الأشربة ، لأن النصوص الدالة على تحريم الأشربة ، لأن النصوص الدالة على تحريم الأشربة المسكرة أكثر من النصوص الدالة على تحريم الأطعمة .

ولأهل المدينة سلف عن الصحابة والتابعين في استحلال ما أحلوه ، أكثر من سلف أعل الكوفة في استحلال المسكر . والمفاسد الناشئة من المسكر : أعظم من مفاسد خبائث اطعمة ، ولهذا سميت الخمر (أم الخبائث) كما سماها عثمان بن عفان رضى الله عنه وغيره ، وأمر النبي صلى الله عليه وسلم بجلد شاربها ، وفعله هو وخلفاؤه ، وأجمع عليه العلماء ، دون المحرمات من الأطعمة ، فإنه لم يحد فيها أحد من أهل العلم إلا ما بلغنا عن الحسسن البصرى (\*) ، بل قد أمر صلى الله عليه وسلم بقتل شارب الخمر في الثالثة أو الرابعة ، وإن كان الجمهور على أنه منسوخ . ونهى النبي صلى الله عليه وسلم فيما صح عنه عن تخليل (٥) الخمر ، وأمر بشق ظروفها وكسر دنانها ، وإن كان قد اختلفت الرواية عن أحمد : هل هذا باق ، أو منسوخ ؟

ولما كان الله سبحانه وتعالى إنما حرم الخبائث لما فيها من الفساد: إما في العقول ، أو الأخلاق ، أو غيرها: ظهر على الذين استحلوا بعض المحرمات من الأطعمة أو الأشربة من النقص بقدر ما فيها من المفسدة ، ولولا التأويل لاستحقوا العقوبة .

<sup>(</sup>٤) رواه مالك عن عبد الله بن عمر .

<sup>(</sup>٥) أي جعلها خلا .

<sup>( \*</sup> المام أبو سعيد: الحسن بن يسار البصرى ، عالم فقيه ناسك ، ذو سعة في العلم وجرؤة في الحق ، عاش بالبصرة وتوفى فيها ( ٢١ - ١١٠ هـ )

### ) وقال في نفس الموضوع ( ٣٣٤ ــ ٣٣٦ / ٢٠ ) :

ومعلوم أن مذهب أهل المدينة في الأشربة أشد من مذهب الكوفيين ، فإن أهل المدينة وسائر الأمصار وفقهاء الحديث يحرمون كل مسكر ، وان كل مسكر خمر وحرام ، وان ما اسكر كثيره فقليله حرام ، ولم ينازع في ذلك أهل المدينة لا أولهم ولا آخرهم ، سواء كان (١) مسن الشمار أو الحبوب ، أو العسل أو لبن الخيل ، أو غير ذلك . والكوفيون لا خمر عندهم إلا ما اشتد من عصير العنب ، فإن طبخ قبل الاشتداد حتى ذهب ثلثاه حل ، ونبيذ التمر والزبيب محرم إذا كان مسكرا نيئا ، فإن طبخ ادني طبخ حل وإن اسكر ، وسائر الأنبذة تحل وان اسكرت ، لكن يحرمون المسكر منها .

وأما الأطعمة فأهل الكوفة أشد فيها من أهل المدينة ، فانهم مع تحريم كل ذى ناب من السباع وكل ذى مخلب من الطير ، وتحسريم اللحم حتى يحرمون الضب والضبع . والخيل تحرم عندهم فى أحد القولين ، ومالك يحرم تحريما جازما ما جاء فى القرآن ، فذوات الأنياب إما أن يحرمها تحريما دون ذلك ، واما أن يكرها فى المشهور ، وروى عنه كراهة ذوات المخالب ، والطير لا يحرم منها شيئا ولا يكرهه ، وإن كان التحريم على مراتب ، والخيل يكرهها ، ورويت الاباحة والتحريم أيضا .

ومن تدبر الأحاديث الصحيحة في هذا الباب علم أن أهل المدينة أتبع للسنة ، فإن باب الأشربة قد ثبت فيه عن النبي صلى الله تعالى عليه وسلم من الأحاديث ما يعلم من علمها أنها من أبلغ المتواترات ، بل قد صح عنه في النهى عن الخليطين والأوعية ما لا يخفى على عالم بالسنة ، وأما الأطعسة فإنه وأن قيل: أن مالكا خالف أحاديث صحيحة في التحريم ، ففي ذلك خلاف . والأحاديث الصحيحة التي خالفها من حرم الضب وغيره تقاوم ذلك أو تربو عليه ، ثم أن هذه الأحاديث قليلة جدا بالنسبة لأحاديث الأشربة .

<sup>(</sup>٦) أي المسكر.

وأيضا فمالك معه فى ذلك آثار عن السلف ، كابن عباس ، وعائشة ، وعبد الله بن عسر وغيرهم مع ما تأوله من ظاهر القرآن ، ومبيح الأشربة ليس معه لا نص ولا تياس ، بل قوله مخالف للنص والقياس .

وأيضا فتحريم جنس الخمر أشد من تحريم اللحوم الخبيثة ، فانها يجب اجتنابها مطلقا ، ويجب على من شربها الحد ، ولا يجوز اقتناؤها . وأيضاً فمالك جوز اتلاف عينها اتباعا لما جاء من السنة فى ذلك ، ومنع من تخليلها ، وهذا كله فيه من اتباع السنة ما ليس فى قول من خالفه من أهل الكوفة ، فلما كان تحريم الشارع للاشربة المسكرة أشد من تحريمه للاطعمة : كان القول الذى يتضمن موافقة الشارع أصح .

ومما يوضح هذا أن طائفة من أهل المدينة استحلت الغناء حتى صار حكى ذلك عن أهل المدينة ، وقد قال عيسى بن إسحاق الطباع : سئل مالك عما يترخص فيه بعض أهل المدينة من الغناء ؟ فقال : إنما يفعله عندنا الفساق .. ومعلوم أن هذا أخف مما استحله من استحل الأشربة ، فإنه ليس فى تحريم الغناء من النصوص المستفيضة عن النبى صلى الله عليه وسلم ما فى تحسريم الأشربة المسكرة ، فعلم أن أهل المدينة اتبع للسنة ..

## ● وقال رحمه الله في اختلافهما في العقوبة ( ٣٨٣ - ٣٨٤ / ٢٠ ) :

أهل المدينة يتبعون ما خطب به عمر بن الخطاب على منبر رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث قال: الرجم فى كتاب الله حق على كل من زنا من الرجال والنساء إذا احصن وقامت البينة أو كان الحب ل أو الاعتراف . وكذلك يحدون فى الخمر بما إذا وجد سكرانا ، أو تقيأ ، أو وجدت منه الرائحة ولم يكن هناك شبهة ، وهذا هو المأثور عن النبى صلى الله عليه وسلم وخلفائه الراشدين كعمر وعثمان وعلى .

وأبو حنيفة والشافعي لا يرون اللحد إلا باقرار أو بنة على الفعل وزعموا أن ذاك شبهة ، وعن أحمد روايتان .

ومعلوم أن الأول أشبه لسنة رسول الله صلى الله عليه وسسلم وسسنة

خلفائه الراشدين ، وهو حفظ لحدود الله تعمالي التي أمر الله بحفظها ، والشبهة في هذا كالشبهة في البينة والاقرار الذي يحتمل الكذب والخطأ .

ومن ذلك أن أهل المدينة يرون (العقوبات المالية) مشروعة عديث مضت بها سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم وسنة خلفائه الراشدين عكما أن العقوبات البدنية مشروعة حيث مضت بها السنة . وقد أنكر العقوبات المالية من أنكرها من أهل الكوفة ومن اتبعهم ، وادعوا أنها منسوخة ، ومن أين يأتون على نسخها بحجة ؟ وهذا يفعلونه كثيرا إذا رأوا حديثا صحيحاً يخالف قولهم ، وأما علماء أهل المدينة وعلماء الحديث فرأوا السنن والآثار قد جاءت بالعقوبات المالية ، كما جاءت بالعقوبات البدنية : مشل كسر دنان الخمر ، وشق ظروفها ، وتحريق حانوت الخمار ، كما صنع موسى بالعجل ، وصنع النبي صلى الله عليه وسلم بالأصنام . وكما أمر عليه السلام عبد الله بن عمرو (٣) بتحريق الثوبين المعضورين ، وكما أمرهم عليه السلام بكسر القدور التي فيها لحم الحمر تم اذن لهم في غسلها . وكما ضعف القود على من سرق من غير الحرز ، وفي حديث عبد الله بن عمر بن الخطاب غرم الضالة المكتومة وضعف ثمن دية الذمي المقتول عمدا .



<sup>(</sup>٧) هو الصحابي الناسك عبد الله بن عمرو بن العاص ٧١ ق هـ ١٥٠ هـ) (٢٦ م - ١٨٤ م): اسلم قبل أبيه ، وخانس الحروب والفزوات في سبيل الله ، وله ٧٠٠ حديث .

### ثالثـــاً:

# في التداوى بالغمر وسائر المحرمات النجسة

● قال رحمه الله في اوجه تحريم كل ذلك ( ٢٢٣ ــ ٢٣٩ / ٣٢ ) :

التداوى بالمحرمات النجسة محرم ، والدليل عليه من وجوه:

#### احسما:

أن الأدلة الدالة على التحريم مثل قوله: «حرمت عليكم الميتة » (۱) و: «كل ذى ناب من السباع حرام » (۲) و: «إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس » (۲) عامة فى حال التداوى وغير التداوى ، فمن فرق بينهما فقد فرق بين ما جمع الله بينه وخص العموم ، وذلك غير جائز .

فإن قيل : فقد أباحها للضرورة ، والمتداوى مضطر فتباح له ، أو انا نقيس إباحتها للجائع بجامع الحاجة إليها .

ويؤيد ذلك أن المرض يسقط الفرائض من القيام فى الصلاة ، والصيام فى شهر رمضان ، والانتقال من الطهارة بالماء إلى الطهارة بالصعيد ، فكذلك يبيح المحارم ، لأن الفرائض والمحارم من واد واحد .

يؤيد ذلك أن المحرمات من الحلية واللباس مثل الذهب والحرير قد حاءت السنة باباحة اتخاذ الأنف من الذهب ، وربط الأسنان به ، ورخص للزبير وعبد الرحمن فى لباس الحرير من حكة كانت بهما ، فدلت هدف الأصول الكثيرة على اباحة المحظورات حين الاحتياج ، والافتقار إليها .

<sup>(</sup>١) جزء من الآية ٣ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٢) رواه مالك في (الموطأ) عن أبي هريرة .

<sup>(</sup>٣) جزء من الآية ٩٠ من سورة المائدة .

قلت : أما الماحتها للضرورة فحق ، وليس التداوي بضرورة لوجوه :

#### اولها :

أن كثيرا من المرضى أو أكثر المرضى يشفون بلا تداو ، لاسيما فى أهل الوبر والقرى ، والساكنين فى نواحى الأرض يشفيهم الله بما خلق فيهم من القوى اللهوعة فى أبدانهم الرافعة للمرض ، وفيما ييسره لهم من نوع حركة وعمل ، أو دعوة مستجابة ، أو رقية نافعة ، أو قوة للقلب ، وحسن التوكل ، إلى غير ذلك من الأسباب الكثيرة غير الدواء ، وأما الأكل فهو ضرورى ، ولم يجعل الله أبدان الحيوان تقوم إلا بالغذاء ، فلو لم يكن يأكل لمات ، فثبت بهذا أن التداوى ليس من الضرورة فى شىء .

#### 🔵 ثانيها :

أن الأكل عند الضرورة واجب. قال مسروق (١): من اضطر إلى الميتة فلم يأكل فمات دخل النار ، والتداوى غير واجب ومن نازع فيه : خصمته السنة في المرأة السوداء التي خيرها النبي صلى الله عليه وسلم بين الصبر على البلاء ودخول الجنة ، وبين الدعاء بالعافية . فاختارت البلاء والجنة . ولو كان رفع المرض واجبا لم يكن للتخيير موضع ، كدفع الجوع ، وفي دعائه لأبي بالحمى ، وفي اختياره الحمى لأهل قباء ، وفي دعائه بفناء أمته بالطعن والطاعون ، و في نهيه عن الفرار من الطاعون .

وخصمه حال أنبياء الله المبتلين الصابرين على البلاء ، حين لم يتعاطوا الأسباب الدافعة له : مثل أيوب (٥) عليه السلام ، وغيره .

وخصمه حال السلف الصالح ، فان أبا بكر الصديق رضى الله عنه حين قالوا له : ألا ندعو لك الطبيب ؟ قال : قد رأني ، قالوا : فما قال لك ؟ قال :

<sup>(</sup>٤) هو أبو عائشة : مسروق بن الأجدع بن مالك الهمداتي الوادعي ، تابعي ثقه من أهل اليمن ، ذو علم بالفتيا ، وسكن الكوفة ، ومات سنة ٦٣ هجرية .

<sup>(</sup>٥) هو أيوب نبى الله الصابر ، من أنبياء العرب قبل موسى ، كان يسكن أرض (عوض) شرقى فلسطين ، أو فى حوران ، اشتهر بصبره على ابتسلاء الله له بالمرض وغيره ، حتى فرج الله عليه .

انى فعال مَا آريد . ومثل هذا ونحوه يروى عن الربيع بن خيثم المخبت المنيب الذى هو أفضل الكوفيين ، أو كأفضلهم ، وعمر بن عبد العزيز الخليفة الراشد الهادى المهدى ، وخلق كثير لا يحصون عددا .

ولست أعلم سالفا أوجب التداوى ، وإنما كان كثير من أهل الفضل والمعرفة يفضل تركه تفضلا واختيارا ، لما اختار الله ورضى به ، وتسليما له وهذا المنصوص عن أحمد وان كان من أصحابه من يوجبه ، ومنهم من يستحبه ، ويرجحه . كطريقة كثير من الساف استمساكا لما خلقه الله من الأسباب ، وجعله من سنته في عباده .

#### 🕝 ثالثها:

أن الدواء لا يستقين ، بل وفى كثير من الأمراض لا يظن دفعـــه للمرض ، إذ لو اطرد ذلك لم يمت أحد ، بخلاف دفع الطعام للمسغبة والمجاعة ، فإنه مستيقن بحكم سنة الله فى عباده وخلقه .

#### رابعها :

أن المرضى يكون له أدوية شتى ، فإذا لم يندفح بالمحرم انتقل إلى المحلل، ومحال أن لا يكون له فى الحلال شفاء أو دواء ، الذى أنزل الداء انزل لكل داء دواء إلا الموت ، ولا يجوز أن يكون أدوية الادواء فى القسم المحرم ، وهو سبحانه الرؤوف الرحيم . وإلى هذا الاشارة بالحديث المروى : ( إن الله لم يجعل شفاء أمتى فيها حرم عليها ) (1) بخلاف المسفبة فإنها وإن اندفعت بأى طعام اتفق ، إلا أن الخبيث إنها يباح عند فقد غيره ، فإن صورت مثل هذا فى الدواء فتلك صورة نادرة ، لأن المرض أندر من الجوع بكثير ، وتعين الدواء المعين وعدم غيره نادر ، فلا ينتقض هذا . على أن فى الأوجه السالفة غنى (٧) .

<sup>(</sup>٦) رواه الشيخان واحمد وابن ماجه ومعناه عند الترمذي وابي داود و (٧) لا أشك في أن هذا الوجه الرابع هو عمدة الأوجه في الرد على من قال باباحة التداوى بالمحرمات ، اذ لا يسهل التسليم بانتقاص الأوجه السسابقة من التداوى مطلقا ، لتعارض ذلك مع مشروعية الأخذ بالأسسباب ، وأمسره من التداوى .

#### : خامسـها

وفيه فقه الباب: أن الله تعالى جعل خلقه مفتقرين إلى الطعام والغذاء ، لا تندفع مجاعتهم ومسغبتهم إلا بنوع الطعام وصنفه ، فقد هدانا وعلمنا النوع الكاشف للمسغبة المزيل للمخمصة . وأما المرض فإنه يزيله بأنواع كثيرة من الأسباب : ظاهرة وباطنة ، روحانية وجسمانية ، فلم يتعين الدواء مزيلا . ثم الدواء بنوعه لم يتعين لنوع من أنواع الأجسام فى إزالة الداء المعين . ثم ذلك النوع المعين يخفى على أكثر الناس ، بل على عامتهم دركه ومعرفته الخاصة ، المزاولون منهم هذا الفن ، أولو الأفهام والعقول ، يكون الرجل منهم قد أفنى كثيرا من عمره فى معرفته ذلك ، ثم يخفى عليه نوع المرض وحقيقته ، ويخفى عليه دواؤه وشفاؤه ، ففارقت الأسباب المزيلة للمرض الأسباب المزيلة للمرض الحكامها كما ذكرنا . وبهذا ظهر الجواب عن الأقيسة المذكورة ، والقول الجامع فيما يسقط ويباح للحاجة والضرورة ما حضرنى الآن .

أما سقوط ما يسقط من القيام والصيام ، والاغتسال : فلأن منفعة ذلك مستيقنة بخلاف التداوى .

وأيضا فإن ترك المأمور به أيسر من فعل المنهى عنه ، قال النبى صلى الله عليه وسلم: (إذا نهيتكم عن شىء فاجتنبوه ، وإذاأمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم) (^). فانظر كيف أوجب الاجتناب عن كل منهى عنه ، وفرق في المأمور به بين المستطاع وغيره ، وهذا يكاد يكون دليلا مستقلا في المسألة.

وأيضا : فإن الواجبات من القيام والجمعة والحج تسقط بأنواع من المشقة التي لا تصلح لاستباحة شيء من المحظورات ، وهذا بين بالتأمل .

وأما الحلية: فإنما أبيح الذهب للأنف، وربط الأسنان، لأنه اضطرار، وهو يسد الحاجة يقينا كالأكل في المخمصة

<sup>(</sup>٨) رواه أحمد .

وآما لبس الحرير: للحكة والجرب إن سلم ذلك ، فإن الحرير والذهب ليسا محرمين على الاطلاق ، فانهما قد أبيحا لأحد صنفى المكلفين ، وأبيح للصنف الآخر بعضهما ، وأبيح للتجارة فيهما ، واهداؤهما للمشركين . فعلم أنهما أبيحا لمطلق الحاجة ، والحاجة إلى التداوى أقوى من الحاجة إلى تزين النساء ، بخلاف المحرمات من النجاسات ، وأبيح أيضا لحصول المصلحة بذلك في غالب الأمر .

ثم الفرق بين الحرير والطعام: أن باب الطعام يخالف باب اللباس لأن تأثير الطعام فى الأبدان أشد من تأثير اللباس ، على ما قد مضى . فالمحرم من الطعام لا يباح إلا للضرورة التي هى المسفبة والمخمصة ، والمحرم من اللباس يباح للضرورة وللحاجة أيضاً ، هكذا جاءت السنة ، ولا جمع بين ما فرق الله بينه . والفرق بين الضرورات والحاجات معلوم فى كثير من الشرعيات ، وقد حصل الجواب عن كل ما يعارض به فى هذه المسألة .

#### 😘 الوجه الثاني :

أخرج مسلم في صحيحه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم سئل عن الخمر أيتداوى بها ؟ فقال: (انها داء ، وليست بدواء) (٩) فهذا نص في المنع من التداوى بالخمر ، ردا على من أباحه ، وسائر المحرمات مثلها قياسا ، خلافا لمن فرق بينهما ، فإن قياس المحرم من الطعام أشبه من الغراب بالغراب ، بل الخمر قد كانت مباحة في بعض أيام الإسلام ، وقد أباح بعض المسلمين من نوعها الشرب دون الاسكار والميتة والدم بخلاف ذلك .

فإن قيل : الخمر قد أخبر النبى صلى الله عليه وسلم أنها داء وليست بدواء ، فلا يجوز أن يقال : هى دواء بخلاف غيرها . وأيضا نفى إباحة التداوى بها أجازة اصطناعها واعتصارها ، وذلك داع إلى شربها ولذلك اختصت بالحد بها دون غيرها من المطاعم الخبيثة لقوة محبة الأنفس لها .

فأقول : أما قولك : لا يجوز أن يقال : هي دواء . فهو حق ، وكذلك

<sup>(</sup>٦) رواه الشيخان وأحمد وابن حبان ومعناه عند الترمذي وأبي داود .

القول فى سائر المحرمات على ما دل عليه الحديث الصحيح: (إن الله لم يجعل شفاءكم فى حرام) (١٠) ثم ماذا تريد بهذا ؟ أتريد أن الله لم يخلق فيها قوة طبيعية من السخونة وغيرها ؟ جرت العادة فى الكفار والفساق أنه يندفع بها بعض الأدواء الباردة (١١). كسائر القوى والطبائع التى أودعها جميع الأدوية من الأجسام . أم تريد شيئاً آخر ؟ فإن أردت الأول فهو باطل بالقضايا المجربة التى تواطأت عليها الأمم ، وجرت عند كثير من الناس مجرى الضروريات . بل هو رد لما يشاهد ويعاين . بل قد قيل : إنه ردللقرآن ، لقوله تعالى : « قل فيها اثم كبير ومنافع للناس » (١٢) ولعل هذا فى الخمر أظهر من جميع المقالات المعلومة من طيب الأبدان .

وإناردت أن النبى صلى الله عليه وسلم أخبر أنها داء للنفوس والقلوب والعقول ، وهي أم الخبائث ، والنفس والقلب هو الملك المطلوب صلاحه وكماله ، وإنما البدن آلة له ، وهو تابع له مطيع له طاعة الملائكة ربها ، فاذا صلح القلب صلح البدن كله ، وإذا فسد القلب فسد البدن كله ، فالخمر هي داء ومرض للقلب مفسد له ، مضعضع لأفضل خواصه الذي هو العقل والعلم ، وإذا فسد القلب فسد البدن كله ، كما جاءت به السنة ، فتصير داء للبدن من هذا الوجه بواسطة كونها داء للقلب . وكذلك جميع الأموال المعصوبة والمسروقة فإنه ربما صلح عليها البدن ونبت وسمن لكن يفسد عليها القلب فيفسد البدن فيفسد البدن فيفسد البدن فيفساده .

وأما المصلحة: التى فيها فانها منفعة للبدن فقط ، ونفعها متاع قليل ، فهى ان أصلحت شيئاً يسيرا فهى فى جنب ما تفسده كلا إصلاح. وهذا بعينه معنى قوله تعالى: (فيهما أثم كبير ومنافع للناس ، والمهما أكبر من تفعهما) (١٢) فهذا لعمرى شأن جميع المحرمات ، فإن فيهما من القوة الخبيثة

<sup>(</sup>١٠) رواه ابن حبان في صحيحه .

<sup>(</sup>١١) اشارة من المحقق الى وجود تقب في الأصل.

<sup>(</sup>١٢) جزء من الآية ٢١٩ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>١٣) جزء من نفس الآية السابقة .

التى تؤثر فى القلب ثم البدن فى الدنيا والآخرة ما يربى على ما فيها مــن منفعة قليلة تكون فى البدن وحده فى الدنيا خاصة .

على أنا وان لم نعلم جهة المفسدة فى المحرمات ، فإنا نقطع أن فيها من المفاسد ما يربى على ما نظنه من المصالح . فافهم هذا فان به يظهر فقسه المسألة وسرها .

واما افضاؤه إلى اعتصارها: فليس شيء ، لأنه يمكن أخذها من أهل الكتاب، على أنه يحرم اعتصارها ، وإنما القول إذا كانت موجودة أن هذا منتقض باطفاء الحرق بها ، ودفع الغصة إذا لم يوجد غيرها .

واما اختصاصها بالحد: فإن الحسن البصرى يوجب الحد فى الميت أيضاً ، والدم ولحم الخنزير ، لكن الفرق أن فى النفوس داعيا طبعيا وباعثا إراديا إلى الخمر ، فنصب رادع شرعى وزاجر دنيوى أيضاً ليتقابلا ، ويكون مدعاة إلى قلة شربها ، وليس كذلك غيرها مما ليس فى النفوس إليه كثير ميل ، ولا عظيم طلب .

## 🔵 الوجه الثالث:

ما روى حسان بن مخارق قال : قالت أم سلمة (١١) اشتكت لى بنت ، فنبذت لها فى كوز ، فدخل النبى صلى الله عليه وسلم وهو يعلى ، فقال : ( ما هذا ؟ ) فقلت : إن بنتى اشتكت فنبذنا لها هذا ، فقال : ( أن الله لم يجعل شفاءكم فى حرام ) رواه أبو حاتم بن حبان (\*) فى صحيحه وفى رواية

<sup>(</sup>۱۱) هي أم المؤمنين أم سلمة ، هند بنت أبي أمية من المفيرة القرشية المخزومية ، تزوجها النبي عليه في السنة الرابعة بعد الهجرة بعد موت زوجها من جرح أصيب به يوم أحد ، روى لها ٣٧٨ حديثا ، ولدت بمكة وماتت بالمدينة ( ٢٨ ق ه - ٦٢ ه ) .

<sup>(%)</sup> هو أبو حاتم: محمد بن حبان بن أحمد بن حبان التميمى الحنظلى البستى ، ولد فى بست ( ٢٧٠ هـ ) من بلاد سجستان . أحد مشاهير المحدثين فى زمانه ، فقيه ، وقاضى سمر قند لمدة ، توفى فى بست أيضا ( ٣٥١ هـ ) ، كثير التصنيف ، اشهر مصنفاته ( المسند الصحيح ) يقال: أنه أصح من سنن ماجه

( ان الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم ) وصححه بعض الحفاظ ، وهذا الحديث نص في المسألة .

## • الوجه الرابع:

ما رواه أبو داود فى السنن أن رجلا وصف له ضفدع يجعلها فى دواء ، فنهى النبى صلى الله عليه وسلم عن قتل الضفدع ، وقال : ( ان نقنقتها تسبيح ) (١٥) فهذا حيوان محرم ولم يبح للتداوى ، وهو نص فى المسألة . ولعل تحريم الضفدع أخف من تحريم الخبائث غيرها ، فإنه أكثر ما قيل فيها أن نقنقتها تسبيح ، فما ظنك بالخنزير والميتة وغير ذلك . وهذا كله بين لك استخفافه بطلب الطب واقتضائه واجرائه مجرى الرفق بالمريض وتطييب قلبه ، ولهذا قال الصادق المصدوق لرجل : قال له : أنا طبيب ، قال : أنت رفيق والله طبيب ) (١٦) .

## • الوجه الخامس:

ما روى أيضا فى سننه (أن النبى صلى الله عليه وسلم: نهى عن الدواء الخبيث)، وهو نص جامع مانع، وهو صورة الفتوى فى المسألة.

#### الوجه السادس:

الحديث المرفوع: (ما أبالى ما أتيت \_ أو ما ركبت \_ إذا شربت ترياقا، أو تعلقت تميمة، أو قلت الشعر من نفس) (١٧) مع ما روى مسن كراهية من كره الترياق من السلف على أنه لم يقابل ذلك نص عام، ولا خاص يبلغ ذروة المطلب، وسنام القصد في هذا الموضع، ولولا أنى كتبت هذا من حفظى لاستقصيت القول على وجه يحيط بما دق وجل، والله الهادى إلى سواء السبيل.

\* \* \*

<sup>(</sup>١٥) رواه أيضا أحمد والنسائي .

<sup>(</sup>١٦) رواه أحمد وأبو داود .

<sup>(</sup>۱۷) رواه أحمد وأبو داود .

## رابعاً:

# في صلة تحريم النغمر بتعريم الذرد والشيطرنج

## 🖴 قال رحمه الله في أوجه تحريم كل ذلك ( ٢٢٣ ــ ٢٣٩ / ٣٢ ) :

النرد ينهى عنه وإن لم يكن معه أكل [ مال ] (١) بالباطل. وهـــــذا ينقرر بوجوه يتبين بها تحريم ( النرد ) و ( الشطرنج ) ونحوهما :

#### 🥞 أحديهما:

ان يقال: النهى عن هذه الأمور ليس مختصا بصورة المقامرة فقط ، فإنه لو بذل العوض أحد المتلاعبين أو أجنبى لكان من صور الجعالة ، ومع هذا فقد نهى عن ذلك ، إلا فيما ينفع: كالمسابقة ، والمناضلة كمسا فى الحديث: ( لا سبق إلا فى خف (٢) ، أو حافر (٣) ، أو نصل) (٤،٥) لأن بذل المال فيما لا ينفع فى الدين ولا فى الدنيا منهى عنه ، وان لم يكن قمارا . وأكل المال بالباطل حرام بنص القرآن ، وهذه الملاعب من الباطل لقول النبى صلى الله عليه وسلم: ( كل لهو يلهو به الرجل فهو باطل ، إلا رمية بقوسه ، أو ملاعبته امرأته فانهن من الحق) (١) . قوله ( من الباطل ) والخبر عنه ، ويراد به الحق المقصود الذي ينبغى أن يقصد ، وهو الأمر والخبر عنه . ويراد به الحق المقصود الذي ينبغى أن يقصد ، وهو الأمر النافع فما ليس ن هذا فهو باطل ، ليس بنافع .

<sup>(</sup>١) القوس موجود بالنص المطبوع ، ولم يشر المحقق الى مدلوله .

<sup>(</sup>٢) الخف: يقصاء الابل . "

<sup>(</sup>٣) الحافر: يقصد الخيل.

<sup>(</sup>٤) النصل: يقصد الاسهم.

<sup>(</sup>٥) رواه أحمد وابن حبان وغيرهما عن أبي هريوة .

<sup>(</sup>٦) رواه الطبراني ، له شواهد عند اهل السنن

وقد يرخص فى بعض ذلك إذا لم يكن فيه مضرة راجحة ، لكن لا يوكل به المال ، ولهذا جاز السباق بالأقدام ، والمصارعة ، وغير ذلك ، وان نهى عن أكل المال به . وكذلك رخص فى الضرب بالدف فى الأفراح ، وان نهى عن أكل المال به . فتبين أن ما نهى عنه من ذلك ليس مخصوصا بالمقامرة ، فلا يجوز قصر النهى على ذلك . ولو كان النهى عن النرد ونحوه لمجرد المقامرة لكان النرد مثل سباق الخيل ، ومثل الرمى بالنشاب ، ونحو ذلك ، فإن المقامرة إذا دخلت فى هذا حرموه مع أنه عمل صالح واجب أو مستحب ، كما فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : ( ارموا واركبوا ، وأن ترموا أحب إلى من أن تركبوا ) (٧) و ( من تعلم الرمى ثم نسيه وأن ترموا أحب إلى من أن تركبوا ) (٧) و ( من تعلم الرمى ثم نسيه « واعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل » (٩) .. الآية ثم قال : ( ألا إن القوة الرمى ) (١٠) فكيف يشبه ما أمر الله به ورسوله واتفق المسلمون على الأمر به بما نهى الله ورسوله وأصحابه من بعده ؟ وإذا لم يجعل الموجب للتحريم إلا مجرد المقامرة كان النرد والشطرنج بعده ؟ وإذا لم يجعل الموجب للتحريم إلا مجرد المقامرة كان النرد والشطرنج

#### الوجه الثانى:

أن يقال: هب: أن علة التحريم في الأصل هي المقامرة لكن الشارع قرن بين الخمر والميسر في التحريم ، فقال تعالى: «إنما الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون . إنما يريب الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة: فهل أنتم منتهون » (١١) ؟ فوصف الأربعة بأنها رجس من عمل الشيطان . وأمر باجتنابها ، ثم خص الخمر والميسر بأنه يريب الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ، ويصدكم الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ، ويصدكم

<sup>(</sup>٧) رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه والدارمي .

<sup>(</sup>٨) رواه مسلم .

<sup>(</sup>٩) جزء من الآية ٦٠ من سورة الانفال .

<sup>(</sup>١٠) رواه مسلم عن عقبة بن عامر .

<sup>(</sup>١١) من الآيتان ٩٠، ٩١ من سورة المائدة .

عن ذكر الله وعن الصلاة . ويهدد من لم ينته عن ذلك بقوله تعالى : « فهل أتتم منتهون » كما علق الفلاح بالاجتناب فى قوله: « فاجتنبوه نعلكم تفلحون » . ولهذا يقال : ان هذه الآية دلت على تحريم الخمر والميسر من عدة أوجه :

ومعلوم أن (الخمر) لما أمر باجتنابها حرم مقاربتها بوجه ، فلا يجوز اقتناؤها ، ولا شرب قليلها ، بل كان النبى صلى الله عليه وسلم قد أمر باراقتها ، وشق ظروفها ، وكسر دنانها ونهى عن تخليلها وإن كانت ليتامى ، مع أنها اشتريت لهم قبل التحريم ، ولهذا كان الصواب الذى هو المنصوص عن أحمد وابن المبارك (١٢) وغيرهما : أنه ليس فى الخمرشىء محترم : لا خمرة الخلال ولا غيرها ، وأنه من اتخذ خلا فعليه أن يفسده قبل أن يتخمر : بأن يصب فى العصير خلا ، وغير ذلك مما يمنع تخميره ، بل كان النبى صلى الله عليه وسلم (نهى عن الخليطين) (١٦) لئلا يقوى أحدهما على صاحبه ، فيفضى إلى أن يشرب المسكر من لا يدرى . ونهى عن الانتباذ فى الأوعية التى يدب السكر فيها ولا يدرى ما به ، كالدباء ، والحنتم ، والظرف المزفت ، والمنقور من الخشب ، وأمر بالانتباذ فى السقاء الموكاء ، لأن السكر ينظر : إذا كان فى الشراب انشق الظرف ، وإن كان فى نسخ ذلك أو بعضه نزاع ليس هذا موضع ذكره .

فالمقصود سد الذرائع المفضية إلى ذلك بوجه من الوجوه .

وكذلك كان يشرب النبيذ ثلاثا ، وبعد الثلاث يسقيه ، أو يريقه . لأن الثلاث مظنة سكره ، بل كان أمر بقتل الشارب فى الثالثة أو الرابعة . فهذا كله (١٤) [ سدا للذريعة ] ، لأن النفوس لما كانت تشتهى ذلك ، وفى اقتنائها

<sup>(</sup>۱۲) هو ابو عبد الرحمن : عن عبد الله بن المبارك بن واضح الحنظلى : شيخ الاسلام ، الحافظ ، المجاهد ، جمع العلم والشجاعة والسخاء ، علم من اعلام الحديث والفقه والعربية والتاريخ ، من سكان خراسان ( ۱۱۸ - ۱۸۱ هـ ) .

<sup>(</sup>۱۳) متفق علیه .

<sup>(</sup>١٤) اشارةً من المحقق الى وجود بياض في الأصل •

ـ ولو للتخليل ـ ما قد يفضى إلى شربها ، كما أن شرب قليلها يدعو إلى كثيرها فنهى عن ذلك .

فهذا (الميسر) المقرون (بالخمر) إذا قدر أن علة تحريمه أكل المال بالباطل، وما فى ذلك من حصول المفسدة، وترك المنفعة. ومن المعلوم أن هذه الملاعب تشتهيها النفوس، وإذا قويت الرغبة فيها أدخل فيها العوض، كما جرت به العادة، وكان من حكم الشارع أن ينهى عما يدعو إلى ذلك لو لم يكن فيه مصلحة راجحة، وهذا بخلاف المغالبات التي قد تنفع: مثل المسابقة، والمصارعة، ونحو ذلك. فإن تلك فيها منفعة راجحة لتقوية الأبدان فلم ينه عنها لأجل ذلك، ولم تجر عادة النفوس بالاكتساب بها. وهذا المعنى نبه عليه النبى صلى الله عليه وسلم بقوله: (من لعب بالنرد شير فكأ نما صبغ يده فى دلك يدعوه فكأنما صبغ يده فى دلك مقدمة أكله وسببه وداعيته، فإذا حرم ذلك فكذلك اللعب الذى هو مقدمة أكل المال بالباطل وسببه وداعيته،

وبهذا يتبين ما ذكر العلماء من أن المغالبات ثلاثة أنواع . فما كان معينا على أمر الله به فى قوله : ( وأعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل ) (١٦) جاز بجعل (١٧) وبغير جعل ، وما قد يكون فيه منفعة بلا مضرة راجحة : كالمسابقة ، والمصارعة : جاز بلا جعل .

#### الوجه الثالث:

أن يقال: قول القائل إن الميسر إنها حرم لمجرد المقامرة دعوى مجردة ، وظاهر القرآن والسنة والاعتبار يدل على فسادها. وذلك أن الله تعسالى قال: « إنها يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء فى الخمسر والميسر ، و يصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة » (١٨). فنبه على علة التحريم ،

<sup>(</sup>١٥) رواه مسلم وابو داود وأحمد .

<sup>(</sup>١٦) جزء من الآية ٦٠ من سورة الانفال .

<sup>(</sup>١٧) هي المكافأة كأنها أجر العامل.

<sup>(</sup>١٨) جزء من الآية ٩١ من سورة المائدة .

وهى ما فى ذلك من حصول المفسدة ، وزوال المصلحة الواجبة والمستحبة ، فإن وقوع العداوة والبغضاء من أعظم الفساد . وصدود القلب عن ذكر الله وعن الصلاة \_ اللذين كل منهما إما واجب وإما مستحب \_ من أعظم الفساد .

ومن المعلوم أن هذا يحصل في اللعب بالشطرنج والنرد ونحوهما ، وإن لم يكن فيه عوض ، وهو في الشطرنج أقوى ، فإن أحدهم يستغرق قلبه وعقله وفكره فيما فعل خصمه ، وفيها يريد أن يفعل هو ، وفي لوازم ذلك ، ولوازم لوازمه ، حتى لا يحس بجوعه ولا عطشه ، ولا بمن يسلم عليه ، ولا بحال أهله ، ولا بغير ذلك من ضرورات نفســه وماله ، فضــلا أن يذكر ربه أو الصلاة . وهذا كما يحصل لشارب الخمر ، بل كثيرًا من الشراب يكون عقله أصحى من كثير من أهل الشطرنج والنرد. واللاعب بها لا تنقضي نهمت ه منها إلا بدست (١٩) بعد دست ، كما لا تنقضي نهمة شارب الخمر إلا بقدح بقدح (۲۰) ، وتبقى آثارها فى النفس بعد انقضائها أكثر من آثار شارب الخمر ، حتى تعرض له في الصلاة ، والمرض ، وعند ركوب الدابة ، بل وعند الموت ، وأمثال ذلك من الأوقات التي يطلب فيها ذكره لربه وتوجهه إليه . تعرض له تماثيلها ، وذكر الشاه ، والروح والفرزان (٢١) ، ونحــو ذلك . فصدها للقلب عن ذكر الله قد يكون أعظم من صد الخمر ، وهي إلى الشرب أقرب ، كما قال أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضى الله عنه للاعبين : ( ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون ) وقلب الرقعة ؟! وكذلك العداوة والنفضاء يسبب غلبة أحد الشخصين للآخر ، وما يدخل في ذلك من التظالم ، والتكاذب ، والخيانة التي هي من أقدى أسباب العداوة والبغضاء ، وما يكاد لاعبها يسلم عن شيء من ذلك .

<sup>(</sup>۱۹) الدست في الشطرنج ونحوه معناه الفلبة . فالدست لى : أى غلبت، والدست على : أى خلبت، والدست على : أى خسرت . ويقال : فلان حسن الدست : أى شطرنجى ماهر (۲۰) هكذا وجدت بالنص المطبوع ، ومقتضى السياق أن تكون : بقدح بعد قدح .

<sup>(</sup>٢١) كلها اسماء لقطع من قطع الشطرنج .

والفعل إذا اشتمل كثيرا على ذلك وكانت الطباع تقتضيه ولم يكسن فيه مصلحة راجحة حرمة الشارع قطعاً ، فكيف إذا اشتمل على ذلك غالبا ؟! وهذا أصل مستمر في أصول الشريعة ، كما قد بسطناه في ( قاعدة سد الذرائع ) وغيرها ، وبينا أن كل فعل أفضى إلى المحرم كثيرا : كان سببا للشر والفساد ، فإذا لم يكن فيه مصلحة راجحة شرعية ، وكانت مفســــدته راجحة : نهى عنه ، بل كل سبب يفضى إلى الفساد نهى عنه ، إذا لم يكن فيه مصلحة راجحة ، فكيف بما كثر افضاؤه إلى الفساد ، ولهذا نهى عن الخلوة بالأجنبية . وأما النظر فلما كانت الحاجة تدعو إلى بعضه رخص منه فيهما (٢٢) تدعو له الحاجة ، لأن الحاجة سبب الاباحة ، كما أن الفساد والضرر سبب التحريم ، فإذا اجتمعا رجح اعلاهما ، كما رجح عند الضرر أكل الميتة ، لأن مفسدة الموت شر من مفسدة الاغتذاء بالخبيث . ( والنرد والشطرنج) ونحوهما من المغالبات فيها من المفاسد ما لا يحصى ، وليس فيها مصلحة معتبرة ، فضلا عن مصلحة مقاومة . غايته أن يلهى (٢٤) [ النفس ] ويريحها ، كما يقصد شارب الخمر ذلك . وفي راحة النفس بالمبـــاح الذي لا يصد عن المصالح ولا يجتلب المفاسد غنى ، والمؤمن قد أغناه الله بحلاله عن حرامه ، وبفضله عمن سواه « ومن يتق الله يجعل له مخرجا ، ويرزقه مــن حيث لا يحتسب » (٢٠) . وفي سنن ابن ماجه وغيره ، عن أبي ذر (٢١) : ان هذه الآية لما نزلت قال النبي صلى الله عليه وسلم : ﴿ يَا أَبَّا ذِرْ ، لُو أَنْ النَّاسُ كلهم عملوا بهذه الآية لوسعتهم) وقد بين سبحانه في هذه الآية أن المتقى يدفع عنه المضرة ، وهو أن يجعل له مخرجا من ضاق على الناس ، ويجلب له المنفعة ويرزقه من حيث لا يحتسب ) (٢٧) وكل ما يقتدى به الحي مما تستريح

<sup>(</sup>٢٣) هكذا في النص المطبوع ، والسياق يقتضي أن تكون : فيما .

<sup>(</sup>٢٤) اشارة من المحقق الى بياض بالأصل .

<sup>(</sup>٢٥) آخر الآية ٢ ، وأولَ الآية ٣ من سورة الطلاق .

<sup>(</sup>٢٦) هو ابو ذر: جندب بن جنادة بن سفيان بن عبيد ، من بنى غفار من كنانة بن خريمة : صحابى جليل ، قديم الاسلام ، اول من حيا رسول الله التحية الاسلام ، اشتهر بالحرص على انصاف الفقراء ، روى له البخارى ومسلم ٢٨١ حديثا . مات منفيا في ( الزبدة ) من قرى المدينة ( ٣٢ هـ ) . (٢٧) هكذا القوس في النص المطبوع ، رلا يستبين أوله .

به النفوس وتحتاج إليه فى طيبها وإنشراحها فهومن الرزق ، والله تعسالى يرزق ذلك لمن اتقاه بفعل المأمور وترك المحظور . ومن طلب ذلك بالنسرد والشطرنج ونحوهما من الميسر : فهو بمنزلة من طلب ذلك بالخمسر ، وصاحب الخمر يطلب الراحة ولا يزيده إلا تعبا وغما ، وان كانت تفيده مقدارا من السرور : فما يعقبه من المضار ويفوته من المسار أضعاف ذلك ، كما جرب ذلك من جربه ، وهكذا سائر المحرمات .

ومما يبين أن ( الميسر لم يحرم لمجرد أكل المال بالباطل ـ وان كان أكل المال بالباطل محرما ، ولو تجرد عن الميسر ، فكيف إذا كان فى الميسر ؟ ! \_ بل فى الميسر علة أخرى غير أكل المال بالباطل ، كما فى الخمر : أن الله قرن بين الخمر والميسر ، وجعل العلة فى تحريم هذا هى العلة فى تحريم هذا ، ومعلوم أن الخمر لم تحرم لمجرد أكل المال بالباطل ، وان كان أكل ثمنها من أكل المال بالباطل : فكذلك الميسر .

يين ذلك أن الناس أول ما سألوا رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الخمر والميسر: انزل الله تعالى: «يسألونك عن الخمر والميسر؟ قل: فيهما إثم كبير ومنافع للناس، واثمها أكبر من نفعهما » (٢٨) و (المنافع) التى كانت، قيل هى المال. وقيل: هى اللذة. ومعلوم أن الخمر كان فيها كلا هذين، فانهم كانوا ينتفعون بثمنها والتجارة فيها، كما كانوا ينتفعون باللذة التى فى شربها، ثم إنه صلى الله عليه وسلم لما حرم الخمر (لعسن الخمر وعاصرها، ومعتصرها، وبائعها، ومشتريها، وحاملها، والمحمولة إليه، وساقيها، وشاربها، وآكل ثمنها) (٢٩٠). وكذلك (الميسر) كانت النفوس تنتفع بما تحصله به من المال، وما يحصل به من لذة اللعب. ثم قال تعالى: « واثمهما أكبر من نفعهما » لأن فى المقامرة أكثر، والألم والمخمرة فى الملاعبة أكثر. ولعل المقصود الأول لأكثر الناس بالميسر إنما هو الانشراح بالملاعبة والمغالبة، وأن المقصود الأول لأكثر الناس بالميسر إنما هو الانشراح بالملاعبة والمغالبة، وأن المقصود الأول لأكثر الناس بالخمر إنما

<sup>(</sup>٢٨) جزء من الآية ٢١٩ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>۲۹) رواه ابو داود وابن ماجه ، والترمذي وقال : حديث غريب .

هو ما فيها من لذة الشرب ، وإنما حرم ثمن الخمر ، والميتة ، والخنزير ، والأصنام . فكيف تجعل المفسدة المالية هي حكمة النهى فقط ، وهي تابعة ، وتترك المفسدة الأصلية التي هي فساد العقل والقلب ؟!

والمال مادة البدن ، والبدن تابع القلب ، وقال النبى صلى الله عليه وسلم : ( ألا إن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح بها سائر الجسد ، وإذا فسدت فسد بها سائر الجسد ، ألا وهي القلب ) (٢٠٠) . والقلب هو محل ذكر الله تعالى وحقيقة الصلاة . فاعظم الفساد في تحريم الخمر والميسر إفساد القلب الذي هو ملك البدن : أن يصد عما خلق له من ذكر الله والصلاة ، ويدخل فيما يفسد من التعادى والتباغض . والصلاة حق الحق . والتحاب والموالاة حق الخلق . وأين هذا من أكل مال بالباطل ؟! ومعلوم أن مصلحة البدن مقدمة على مصلحة المال ، ومصلحة القلب مقدمة على مصلحة البدن ، وإنما حرمة المال لأنه مادة البدن ، ولهذا قدم الفقهاء في كتبهم ربع العبادات على ربع المعاملات ، وبهما تتم مصلحة القلب والبدن . ثم ذكروا ربع المناكحات ، لأن ذلك مصلحة الشخص . وهذا مصلحة النوع الذي يبتى بالنكاح . ثم لما ذكروا المصالح ذكروا ما يدفع المفاسد في ربع الجديات .

وقد قال تعالى: « وما خلقت الجن والانس إلا ليعبدون » (١٦) ، و عبادة (٢٦) الله تتضمن معرفته ، ومحبته ، والخضوع له ، بل تتضمن كل ما يحبه ويرضاه . وأصل ذلك وأجله ما فى القلوب : الإيمان ، والمعرفة ، والمحبة لله ، والخشية له ، والانابة إليه ، والتوكل عليه ، والرضى بحكمه ، مما تتضمنه الصلاة والذكر والدعاء وقراءة القرآن ، وكل دلك داخل فى معنى ذكر الله والصلاة ، وإنما الصلاة وذكر الله من باب عطف الخاص على العام ، كقوله تعالى : ( وملائكته ، وجبريل وميكال ) (٢٦) ، وقوله تعالى :

<sup>(</sup>٣٠) متفق غليه من حديث النعمان بن بشير .

<sup>(</sup>٣١) الآية ٥٦ من سورة الذاريات .

<sup>(</sup>٣٢) القوس موجود بالنص المطبوع ، ولا توجد كمالته ، ولا أجد له داعيا .

<sup>(</sup>٣٣) جزء من الآية ٩٨ من سورة البقرة ، وصواب النص : (وملائكته ورسله وجبريل وميكال).

« وإذ أخذنا من النبيين ميثاقهم ، ومنك ومن نوح » (٣٤) كما قال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع » (١٠٠) فجعل السعى إلى الصلاة سعياً إلى ذكر الله .

ولما كانت الصلاة متضمنة لذكر الله تعالى الذي هو مطلوب لذاته ، والنهى عن الشر الذي هو مطلوب لغيره : قال تعالى : « إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ، ولذكر الله أكبر » . أى ذكر الله الذى فى الصلاة أكبر من كونها تنهى عن الفحشاء والمنكر ، وليس المراد أن ذكر الله خارج الصلاة أفضل من الصلاة وما فيها من ذكر الله ، فإن هذا خلاف الاجماع . ولما كان ذكر الله هو مقصود الصلاة قال أبو الدرداء (٢١٠) : مادمت تذكر الله فأنت فى صلاة ، ولو كنت فى السوق . ولما كان ذكر الله يعم هذا كله قالوا : ان مجالس الحلال والحرام ونحو ذلك مما فيه ذكر أمر الله ونهيه ووعد ووعيده ونحو ذلك هى من مجالس الذكر .

والمقصود هنا: أن يعرف (مراتب المصالح والمفاسد) وما يحبه الله ورسوله وما لا يبغضه . مما أمر الله به ورسوله : كان لما يتضمنه من تحصيل المصالح التي يحبها ويرضاها ، ودفع المفاسد التي يبغضها ويسخطها ، وما نهى عنه كان لتضمنه ما يبغضه ويسخطه ، ومنعه مما يحبه ويرضاه .

وكثير من الناس يقصر نظره عن معرفة ما يحبه الله ورسوله من مصاليح القلوب والنفوس ومفاسدها ، وما ينفعها من حقائق الإيمان ، وما يضرها من الغفلة والشهوة ، كما قال تعالى : « ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواد وكان أمره فرطا » (٢٧) وقال تعالى : (٢٨) « فأعرض عمن تولى

<sup>(</sup>٣٤) جزء من الآية ٧ من سورة الـ حزاب .

<sup>(</sup>٣٥) جزء من الآية ٩ من سورة الجمعة .

<sup>(</sup>٣٦) هو ابو الدرداء: عويمر بن مالك بن قيس بن أمية الأنصاري الخزرجي: صحابي من الحكماء الفرسان القضاة . احد الذين جمعوا القرآن حنظا على عبد النبي عَلَيْكُ ، ررى له ١٧٦ حديثا ، مات بالشام ( ٢٢ هـ ) .

<sup>(</sup>٣٧) جزء من الآية ٢٨ من سورة الكهف.

<sup>(</sup>٣٨) القوس للنص القرآني ناقص .

عن ذكرنا ولم يرد إلا الحياة الدنيا ، ذلك مبلغهم من العلم » (٢٩) فتجد كثيرا من هؤلاء فى كثير من الأحكام لا يرى من المصالح والمفاسد إلا ما عاد لمصلحة المال والبدن . وغاية كثير منهم إذا تعدى ذلك أن ينظر إلى (سياسة النفس ، وتهذيب الأخلاق) بمبلغهم من العلم ، كما يذكر مثل ذلك المتفلسفة والقرامطة مثل أصحاب ( رسائل اخوان الصفاء ) وأمثالهم ، فانهم يتكلمون فى سياسة النفس وتهذيب الأخلاق بمبلغهم من علم الفلسفة ، وما ضموا إليه مما ظنوه من الشريعة ، وهم فى غاية ما ينتهون إليه دون اليهود والنصارى بكثير ، كما بسط فى غير هذا الموضع .

وقوم من الخائضين في (أصول الفقه) وتعليل الأحكام الشرعية بالأوصاف المناسبة إذا تكلموا في المناسبة ، وأن ترتيب الشارع للأحكام على الأوصاف المناسبة يتضمن تحصيل مصالح العباد ودفع مضارهم ، ورأوا أن المصلحة ( نوعان ) أخروية ، ودنيوية : جعلوا الأخروية ما في سياسة النفس وتهذيب الأخلاق من الحكم ، وجعلوا الدنيوية ما تضمن حفظ الدماء والأمروال والفروج والعقول والدين الظاهر ، وأعرضوا عما في العبادات الباطنة والظاهرة من أنواع المعارف بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله ، وأحوال القلوب وأعمالها : كمحبة الله وخشيته ، واخلاص الدين له ، والتوكل عليه ، والرجالحمته ، ودعائه ، وغير ذلك من أنواع المصالح في الدنيا والآخرة . وكذلك ليما شرعه الشارع من الوفاء بالعهود ، وصلة الأرحام ، وحقوق المماليك ، والجيران ، وحقوق المسلمين بعضهم على بعض ، وغير ذلك من أنواع ما أمر والجيران ، وحقوق المسلمين بعضهم على بعض ، وغير ذلك من أنواع ما أمر جزء من أجزاء ما جاءت به الشريعة من المصالح .

فهكذا من جعل تحريم الخمر والميسر لمجرد أكل المال بالباطل ، والنفع الذي كان فيهما بمجرد أخذ المال . يشبه هذا (٤٠) ان هذه المغالبات تصد عن ذكر الله وعن الصلاة من جهة كونها عملا ، لا من جهة أخذ الم ل ، فإنهـــا لا تصد عن ذكر الله وعن الصلاة إلا كما يصد سائر أنواع أخذ المال ، ومعلوم .

<sup>(</sup>٣٩) الآية ٢٩ وجزء من الآية ٣٠ من سورة النجم .

<sup>(</sup>٠٤) اشارة من المحقق الى بياض بالأصل

أن الأموال التي يكتسب بها المال لا ينهى عنها مطلقا ، لكونها تصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، بل ينهى منها عما يصد عن الواجب ، كما قال تعالى : «يا أيها الذين آمنوا إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إذا حراء ذكر الله ، وذروا البيع » (٢٠) وقال تعالى : « فإذا قضيت الصلاة فانتشروا فى الأرض : وابتغوا من فضل الله » (٢٠) ، وقال تعالى : «يا أيها الذين آمنوا لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله » (٤٠) وقال تعالى : «لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله . واقام الصلاة ، وايتاء الزكاة » (عن) فما كان ملهيا وشاغلا عما أمر الله تعالى به من ذكره والصلاة له فهو منهى عنه ، وان لم يكن جنسه محرما : كالبيع ، والعمل في التجارة ، وغير ذلك .

فلو كان اللعب بالشطرنج والنرد ونحوهما فى جنسه مباحا ، وإنسا حرم إذا اشتمل على أكل المال بالباطل : كان تحريمه من جنس تحريم ما فهى عنه من المبيعات والمؤجرات المشتملة على أكل المال بالباطل ، كبيوع الضرر. فإن هذه لا يعلل النهى عنها بانها تصد عما يجب من ذكر الله وعن الصلاة ، فإن البيع الصحيح منه ما كان يصد ، وان المعاملات الصحيحة ينهى منها عما يصد عن الواجب فتبين أن تحريم الميسر ليس لكونه من المعاملات الفاسدة ، وأن نفس العمل به منهى عنه لأجل هذه المفسدة ، كما حسرم شرب الخمر . وهذا بينه لمن تدبره .

ألا ترى أنه لما حرم الربا لما فيه من الظلم وأكل المال بالباطل وان ذلك ذكر البيع الذى هو عدل ، وقدم عليه ذكر الصدقة التى هى احسان : فذكر فى آخر سورة البقرة حكم الأموال : المحسن ، والعادل ، والظالم : ذكر الصدقة ، والبيع ، والربا . والظلم فى الربا ، وأكل المال بالباطل به أبين من المسر ، فإنه ( المرابى ) يأخذ فضلا محققا من المحتاج ، ولهذا عاقبه الله الميسر ، فإنه ( المرابى ) يأخذ فضلا محققا من المحتاج ، ولهذا عاقبه الله

<sup>(</sup>١٤) هكذا في النص المطبوع ، والصواب (الى ذكر الله ) .

<sup>(</sup>٢)) جزء من الآية ٩ من سورة الجمعة .

<sup>(</sup>٣)) جزء من الآية ١٠ من سورة الجمعة .

<sup>﴿ } } )</sup> جزء من الآية ٩ من سورة المنافقون .

<sup>(</sup>٥٤) جزء من الآية ٣٧ من سورة النور .

بنقيض قصده ، فقال : « يمحق الله الربا ويربى الصدقات » (٤١) وأما ( المقامر ) فإنه قد يغلب فيظلم ، فقد يكون المظلوم هو الغني ، وقد يكون هو الفقير ، وظلم الفقير المحتاج أنبد من ظلم الغني . وظلم يتعين فيه الظالم القادر أعظم من ظلم لا يتعين فيه الظالم ، فإن ظلم القادر الغنى للعساجز الضعيف أقبح من تظالم قادرين غنيين لا يدرى أيهما هو الذي يظلم . فالربا فى ظلم الأموال أعظم من القمار ، ومع هذا فتأخر تحريمه . وكان آخـــر ما حرم الله تعالى في القرآن ، فلو لم يكن في الميسر إلا مجرد القمار كناذ أخف من الربا ، لتأخر تحريمه . وقد أباح الشارع أنواعا من الضرر للحاجة. كما أباح اشتراط ثمر النخل بعد التأبير تبعا للأصل ، وجوز بيع المجازفة وغير ذلك . وأما الربا فلم يبح منه ، ولكن أباح العدول عن التقدير بالكيل إلى التقدير بالخرص (٤٧) عند الحاجة . كما أباح التيمم عند عدم الماء للحاجة ، إذ الخرص تقدير بظن ، والكيل تقدير بعلم . والعدول عن العلم إلى الظن عند الحاجة جائز . فتبين أن الربا أعظم من القمار الذي ليس فيه إلا مجرد أكل المال بالباطل ، لكن الميسر تطلب به الملاعبة والمغالبة نهى عنه الإنسان [ لفساد عقله ] (٤٨) مع فساد ماله . مثل ما فيه من الصدود عن ذكر الله وعن الصلاة . وكل من الّخمر والميسر فيه ايقاع العداوة والبغضاء . وفيه الصد عن ذكر الله ، وعن الصلاة : أعظم من الربَّا وغيره من المعاملات الفاسدة.

فتبين أن ( الميسر ) اشتمل على ( مفسدتين ) : مفسدة في المال ، وهي أكله بالباطل . ومفسدة في العمل ، وهي ما فيه من مفسدة المال وفساد القلب والعقل وفساد ذات البين ، وكل من المفسدتين مستقلة بالنهي ، فينهي عن أكل المال بالباطل مطلقا ، ولو كان بغير ميسر كالربا ، وينهي عما يصد عن ذكر الله وعن الصلاة ويوقع العداوة والبغضاء ولو كان بغير أكل مال . فأذا اجتمعا عظم التحريم : فيكون الميسر المشتمل عليهما أعظم من الربا . وليذا

<sup>(</sup>٢٦) جزء من الآية ٢٧٦ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤٧) الخرص: التخمين ، يقال خرص النخل والكرم: أى حرز ما عليه من الرطب تمرا ، ومن العنب زبيبا .

<sup>(</sup>٤٨) القوس موجود في النص المطبوع ، ولم يشر الي مدلوله .

حرم ذلك قبل تحريم الربا ، ومعلوم أن الله تعالى لما حرم الخبر حرمها ولو كان الشارب يتداوى بها ، كما ثبت ذلك فى الحديث الصحيح . وحرم بيعها لأهل الكتاب وغيرهم ، وإن كان أكل ثمنها لا يصد عن ذكر الله وعن الصلاة، ولا يوقع العداوة والبغضاء ، لأن الله تعالى إذا حرم على قوم أكل شىء حرم عليهم ثمنه ، كل ذلك مبالغة فى الاجتناب . فهكذا الميسر منهى عن هذا وعن هذا .

والمعين على الميسر كالمعين على الخمر ، فإن ذلك من التعاون على الإثم والعدوان . وكما أن الخمر تحرم الاعانة عليها ببيع أو عصر أو سقى أو غير ذلك : فكذلك الاعانة على الميسر : كبائع آلاته ، المؤجر لها ، والمذبذب الذي يعين أحدهما : بل مجرد الحضور عند أهل الميسر كالحضور عند أهل شرب الخمر ، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : ( من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يجلس على مائدة يشرب عليها الخمر ) (١٩١٥) وقد رفع إلى عمر بن عبد العزيز (٥٠٠) رضى الله عنه قوم يشربون الخمر فأمر بضربهم . فقيل له : ان فيهم صائما . فقال : ابدؤا به : ثم قال : أما سمعت قوله تعالى: « وقد نزل عليكم فى الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزا به فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا فى حديث غيره ، انكم إذا مثلهم » (١٥٠) فاستدل عمر بالآية ، لأن الله تعالى جعل حاضر المنكر مثل فاعله ، بل إذا فاستدل عمر بالآية ، لأن الله تعالى جعل حاضر المنكر مثل فاعله ، بل إذا كان من دعا إلى دعوة العرس لا تجاب دعوته إذا اشتملت على منكر حتى يدعه مع أن إجابة الدعوة حق : فكيف بشهود المنكر من غير حق يقتضى ذلك .

فإن قيل : إذا كان هذا من الميسر ، فكيف استجازه طائفة من السلف ؟

<sup>(</sup>٩٩) رواه أحمد . ومعناه عند الترمذى .

<sup>(</sup>٥٠) هو أبو حفص: عمر بن عبد العزيز بن مروان بن الحكم الأمسوى القرشى ، الخليفة الصالح العادل . خامس الخلفاء الراشدين بسيرته ، ولى الخلافة الأمواية بالشام ( ٩٩ هـ ) فسن العدل فى الناس وعلى أهل بيتسه واقاربه ، ومنع سب على بن أبى طالب ، ولد بالمدينة ( ٦١ هـ ) ونشأ بها ، وقيل مات مسموما بدير سمعان من أرض المعرة ( ١٠١ هـ ) .

<sup>(</sup>١٥) جزء من الآية ١٤٠ من سورة النساء .

قيل له: المستجيز للشطرنج من السلف بلا عوض كالمستجيز للنرد بلا عوض من السلف ، وكلاهما مأثور عن بعض السلف ، بل فى الشطرنج قد تبين عذر بعضهم ، كما كان الشعبى (٥٠) به لما طلبه الحجاج (٥٠) لتولية القضاء . وأى أن يلعب به ليفسق نفسه ، ولا يتولى القضاء للحجاج ، ورأى أن يحتسل مثل هذا ليدفع عن نفسه اعانة مثل الحجاج على مظالم المسلمين . وكان هذا أعظم محذور عنده ، ولم يمكنه الاعتذار إلا بمثل ذلك .

ثم يقال: من المعلوم ان الذين استحلوا النبيذ المتنازع فيه من الساف والذين استحلوا الدرهم بالدرهمين من السلف أكثر وأجل قدرا من هؤلاء ، فابن عباس (١٥) ومعاوية (٥٥) وغيرهما رخصوا في الدرهم بالدرهمين ، وكانوا متأولين أن الربا لا يحرم إلا في النساء (٢٥) ، لا في اليد باليد. وكذلك من ظن أن الخمر ليست إلا المسكر من عصير العنب: فهؤلاء فهموا من الخمر نوعا منه دون نوع ، وظنوا أن التحريم مخصوص به . وشمول الميسر لأنواعه كشمول الخمر والربا لأنواعهما .

وليس لأحد أن يتبع زلات العلماء ، كما ليس له أن يتكلم فى أهل العلم والإيمان إلا بما هم له أهل ، فان الله تعالى عفا للمؤمنين عما أخطأوا كسا

<sup>(</sup>٥٢) سبقت ترجمته .

<sup>(</sup>٥٣) هو أبو محمد: الحجاج بن يوسف بن الحكم الثقفى: الداهيسة السفاح ، الخطيب المفوه . ولد بالطائف ( . } هـ ) وتشا بها ، و ارتحل الى الشام ، تقلد أمر جيش عبد الله بن مروان ، فقتل عبد الله بن الزبير ، وقمع ثورة بغداد ، وكان واليا على العراق ومكة والمدينة والطائف . بنى مدينة واسطفى العراق ومات فيها ( ٩٥ هـ ) .

<sup>(</sup>٥٤) سبقت ترجمته ،

<sup>(</sup>٥٥) هو: معاوية بن ( أبي سغيان ) صخر بن حرب بن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف ، القرشي ، الأموى : مؤسس الدولة الأموية بالنسام ، ولد بمكة ( ٢٠ ق ه ) ، اسلم يوم الفتح ، وهو احد دهاة العرب ، نازع على في الخلافة بعد مقتل عثمان حتى استكانت اليه ، في عهد دولته اتسعت رقعة البلاد المفتوحة في كل اتجاه ، له ١٣٠ حديثا ، توفى عن ثمانين عاما ( ٦٠ هـ ) ، (٥٦) النساء : الأجل . يقال نسأ الدين اي اجله وأخر دفعه .

قال تعالى: « ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا » (٧٠) قال الله: قد فعات. وأمرنا أن نتبع ما أنزل إلينا من ربنا ولا نتبع من دونه أولياء ، وأمرنا أن لا نطيع مخلوقا فى معصية الخالق ، ونستغفر لاخواننا الذين سبقونا بالإيمان » (٨٠) الآية . فنقول: « ربنا اغفر لنا ولإخواننا الذين سبقونا بالإيمان » (٨٠) الآية . وهذا أمر واجب على المسلمين فى كل ما كان يشبه هذا من الأمسور . ونعظم أمر الله تعالى ورسوله ، ونرعى حقوق المسلمين ، لاسيما أهل العلم منهم ، كما أمر الله ورسوله . ومن عدل عن هذه الطريق فقد عدل عن اتباع الحجة إلى اتباع الهوى فى التقليد . وآذى المؤمنين والمؤمنيات بغير ما اكتسبوا: فهو من الظالمين . ومن عظم حرمات الله وأحسن إلى عباد الله كان من أولياء الله المتقين . والله سبحانه أعلم .

\* \* \*

<sup>(</sup>٥٧) جزء من الآية ٢٨٦ من سور

<sup>(</sup>٥٨) جزء من الآية ١٠ من سورة الحشر .

### خامســـأ:

# في التسدرج في تحريم الخمر

# ● قال رحمه الله في حكمة التعرج ( ٢٠١ ـ ٢٠٠ / ١٧ ):

ان ما أمر به ونهى عنه صار متصفا بحسن اكتسبه من الأمر ، وقبح اكتسبه من النهى ، كالخمر التى كانت لم تحرم ثم حرمت فصارت خبيثة ، والصلاة إلى الصخرة التى كانت حسنة فلما نهى عنها صارت قبيحة . فإن ما أمر به يحبه ويرضاه ، وما نهى عنه يبغضه ويسخطه . وهو إذا أحب عبدا ووالاه أعطاه من الصفات الحسنة ما يمتاز بها على من أبغضه وعاداه . وكذلك المكان والزمان الذى يحبه ويعظمه \_ كالكعبة وشهر رمضان \_ يخصه المكان والزمان الذى يحبه ويعظمه \_ كالكعبة وشهر رمضان والمكان من رحمته وإحسانه ونعمه مالا يحصل فى غيره .

فإن قيل : الخمر قبل التحريم وبعده سواء ، فتخصيصها بالخبث بعد التحريم ترجيح بلا مرجح ؟

قيل: ليس كذلك، بل إنما حرمها في الوقت الذي كانت الحكمة تقتضى تحريمها. وليس معنى كون الشيء حسنا وسيئا مثل كونه أسود وأبيض، بل هو من جنس كونه نافعا وضارا، وملائما ومنافرا، وصديقا وعدوا، ونحو هذا من الصفات القائمة بالموصوف التي تتغير بتغير الأحوال: فقد يكون الشيء نافعا في وقت ضارا في وقت، والشيء الضار قد يترك تحريمه إذا كانت مفسدة التحريم أرجح، كما لو حرمت الخمر في أول الإسلام، فإن النفوس كانت قد اعتادتها عادة شديدة، ولم يكن حصل عندهم من قوة الإيمان ما يقبلون ذلك التحريم، ولا كان إيمانهم ودينهم تاما حتى لم بيق فيه نقص إلا ما يحصل بشرب الخمسر من صدها عن ذكر الله وعن بيق فيه نقص إلا ما يحصل بشرب الخمسر من صدها عن ذكر الله وعن

الصلاة ، فلهذا وس التدريج فى تحريمها ، فأنزل الله أولا فيها : « يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس وإثمهما أكبر مسن نفعهما » (١) ثم انزل فيها له شربها طائفة وصلوا فغلط الامام فى القراءة له آية النهى عن الصلاة سكارى : ثم أنزل الله آية التحريم .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) جزء من الآية ٢١٩ من سورة البقرة .

#### سادساً:

# في مضار مجالس الفناء والخمر

قال رحمه الله في تشبيه مجالس الفناء بمجالس الخمر (١٧١ – ١٩٩ /
 ١٠):

وكذلك قد يكون سببه (۱) سماع المعازف وهذا كما يذكر عن عشمان ابن عفان رضى الله عنه أنه قال : « اتقوا الخمر فانها أم الخبائث ، وان رجلا سأل امرأة فقالت : لا أفعل حتى تسجد لهذا الوثن ، فقال : لا أشرك بالله ، فقالت : أو تقتل هذا الصبى ؟ فقال : لا أقتل النفس التي حرم الله ، فقالت : أو تشرب هذا القدح ؟ فقال : هذا أهون ، فلما شرب الخمر قتل الصبى وسحد للوثن وزنا بالمرأة » .

و (المعازف) هي خبر النفوس ، تفعل بالنفوس أعظم مبا تفعل حميا الكؤوس ، فإذا سكروا بالأصوات حل فيهم الشرك ومالوا إلى الفواحش وإلى الظلم ، فيشركون ويقتلون النفس التي حرم الله ويزنون .

وهذه (الثلاثة) موجودة كثيرا فى أهل (سماع المعازف): ســـماع المكاء (٢) والتصدية (٦) ، أما (الشرك) فغالب عليهم بأن يحبوا شيخهم أو غيره مثل ما يحبون الله ويتواجدون على حبه .

وأما ( الفواحش ) فالغناء رقية الزنا ، وهو من أعظم الأسباب لوقوع الفواحش ، ويكون الرجل والصبى والمرأة في غاية العفة والحسرية حتى

<sup>(</sup>١) سبب الحال الشيطاني عند البعض من مدعى الصوفية والكرامات .

<sup>(</sup>٢) الكاء: التصغير بالغم .

<sup>(</sup>٣) التصدية: التصفيق.

يحضره ، فتنحل نفسه وتسهل عليه الفاحشة ويميل لها فاعلا أو مفعولا به أو كلاهما كما يحصل بين شاربي الخمر وأكثر .

وأما (القتل) فإن قتل بعضهم بعضا فى السماع كثير: يقولون: قتله بحاله ويعدون ذلك من قوته ، وذلك أن معهم شياطين تحضرهم فأيهم كانت شياطينه أقوى قتل الآخر ، كالذين يشربون الخمر ومعهم أعوان لهم فإذا شربوا عربدوا فأيهم كانت أعوانه أقوى قتل الآخر ، وقد جرى مشل هذا لكثير منهم ، ومنهم من يقتل إما شخصا وإما فرسا أو غير ذلك بحاله ، ثم يقوم صاحب الثأر ويستغيث بشيخه فيقتل ذلك الشخص وجماعة معه: اما عشرة ، واما أقل أو أكثر . كما جرى مثل هذا لغير واحد ، وكان الجهال يحسبون هذا من (باب الكرامات) .

فلما تبين لهم ان هذه أحوال شيطانية ، وإن هــؤلاء معهــم شــياطين تعينهم على الإثم والعدوان عرف ذلك من بصره الله تعالى وانكشف التلبيس والغش الذي كان لهؤلاء.

وكنت فى أوائل عمرى حضرت مع جماعة من أهل (الزهد والعبادة والارادة) فكانوا من خيار أهل هذه الطبقة فتنا بمكان وأرادوا أن يقيموا سماعا وأن أحضر معهم فامتنعت من ذلك فجعلوا لى مكانا منفردا قعدت فيه ، فلما سمعوا وحصل الوجد والحال صار الشيخ الكبير يهتف بى ف حال وجده ويقول: يا فلان قد جاءك نصيب عظيم تعال خذ نصيبك ، فقلت في نفسى ثم اظهرته لهم لما اجتمعنا: أنتم في حل من هذا النصيب فكل نصيب لا يأتى عن طريق محمد بن عبد الله فإنى لا آكل منه شيئاً. وتبين لبعض من كان فيهم ممن له معرفة وعلم انه كان معهم الشياطين ، وكان فيهم من هو سكران بالخمر .

والذى قلته معناه أن هذا النصيب وهذه العطية والموهبة والحال سببها غير شرعى ، ليس هو طاعة الله ورسوله ولا شرعها الرسول فهو مثل من يقول : تعال اشرب معنا الخمر ونحن نعطيك هذا المال . أو عظم هــــذا الصنم ونحن نوليك هذه الولاية ونحو ذلك .

## سابعاً:

# في شان من زال عقله بسبب محرم

## ● قال رحمه الله في هؤلاء ( ٢٤٢ ـ ٣٤٣ / ١٠ ) :

وأما ان كان زوال عقله بسبب محرم: كشرب الخمر، وأكل الحشيشة، أو كان يحضر السماع الملحن فيستمع حتى يغيب عقله، أو الذي يتعب بعبادات بدعية حتى يقترن به بعض الشياطين فيغيروا عقله، أو يأكل بنجا يزيل عقله، فهؤلاء يستحقون الذم والعقاب على ما أزالوا به العقول. وكثير من هؤلاء يستحلب الحال الشيطاني بأن يفعل ما يحبه فيرقص رقصا عظيما حتى يغيب عقله، أو يغط ويخور حتى يجيئه الحال الشيطاني، وكثير من هؤلاء يقصد التوله حتى يصير مولها. فهؤلاء كلهم من حزب الشيطان وهذا معروف عن غير واحد منهم.

واختلف العلماء هل هم (مكلفون) فى حال زوال عقلهم ؟ والأصل (مسألة السكران) والمنصوص عن الشافعى وأحمد وغيرهما انه مكلف حال زوال عقله . وقال كثير من العلماء ليس مكلفا ، وهو أحد القولين فى مذهب الشافعى وأحمد واحدى الروايتين عن أحمد ان طلاق السكران لا يقع وهذا أظهر القولين ، ولم يقل أحد من العلماء أن هؤلاء الذين زال عقلهم بمشل هذا يكونون من أولياء الله الموحدين المقربين وحزبه المفلحين . ومن ذكره العلماء من عقلاء المجانين الذين ذكروهم بخير فهم من القسم الأول الذين كان فيهم خير ثم زالت عقولهم .

ومن (علامة هؤلاء) انهم إذا حصل لهم فى جنونهم نوع من الصحو تكلموا بما كان فى قلوبهم من الإيمان ، لا بالكفر والبهتان بخلاف غيرهم ممن يتكلم إذا حصل له نوع إفاقه بالكفر والشرك ، ويهذى فى زوال عقله بالكفر فهذا إنما يكون كافرا لا مسلما ، ومن كان يهذى بكلام لا يعقب بالفارسية أو التركية أو البربرية وغير ذلك مما يحصل لبعض من يحضر للسماع ويحصل له وجد يغيب عقله حتى يهذى بكلام لا يعقل – أو بغير العربية – فهؤلاء إنما يتكلم على السنتهم الشيطان كما يتكلم على لسان المصروع .

#### ثامنــة:

# في صلاة السكران وطلاقه

## ● قال رحمه الله في صلاة السكران ( ٣٧) - ٣٨ / ١٠ ):

قال تعالى : « ياأيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأتتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون ، ولا جنبا إلا عابرى سبيل حتى تغت لوا » (١) فنهى الله عز وجل عن قربان الصلاة إذا كانوا سكارى حتى يعلموا ما يقولون .

وهذه الآية نزلت باتفاق العلماء قبل أن تحرم الخمر بالآية التي أنزلها الله في (سورة المائدة). وقد روى انه كان سبب نزولها: ان بعض الصحابة صلى بأصحابه وقد شرب الخمر قبل أن تحرم فخلط في القراءة ، فأنزل الله هذه الآية ، فإذا كان قد حرم الله الصلاة مع السكر والشرب الذي لم يحرم حتى يعلموا ما يقولون ، علم ان ذلك يوجب أن لا يصلى أحد حتى يعلم ما يقول . فمن لم يعلم ما يقول لم تحل له الصلاة ، وان كان عقله قد زال بسبب غير محرم ، ولهذا اتفق العلماء على أنه لا تصح صلاة من زال عقله بأي سبب زال ، فكيف بالمجنون ؟!

وقد قال بعض المفسرين \_ وهو يروى عن الضحاك (\*) \_ لا تقربوها وأنتم سكارى من النوم . وهذا إذا قيل أن الآية دلت عليه بطريق الاعتبار أو شمول معنى اللفظ العام ، وإلا فلا ريب أن نزول الآية كان السكر من الخمر . واللفظ صريح في ذلك ، والمعنى الآخر صحيح أيضا . وقد ثبت في

<sup>(</sup>١) جزء من الآية ٣} من سورة النساء .

<sup>(</sup> النفسي ) هو ابو القاسم : الضحاك بن مزاحم البلخى الخراسانى ، مفسر ، كان معلما للأطفال ، له فى مدرسته ثلاثة آلاف صبى ، الم كتاب فى ( التفسير )، توفى بخراسان ( ١٠٥ هـ ) .

الصحيحين عن النبى صلى الله عليه وسلم انه قال: (إذا قام أحدكم يصلى بالليل فاستعجم القرآن على لسانه فليرقد ، فإنه لا يدرى لعله يريد أن يستغفر فيسب نفسه \_ وفى لفظ \_ إذا قام يصلى فنعس فليرقد) (٢).

## 🛭 وقال فى طلاق السكران ( ١١٥ – ١١٨ / ١٤ ) :

ولهذا كانت الأقوال فى الشرع لا تعتبر إلا من عاقل يعلم ما يقول ويقصده ، فأما المجنون والطفل الذى لا يميز فأقواله كلها لغو فى الشرع لا يميح منه إيمان ولا كفر ، ولا عقد من العقود ، ولا شىء من الأقوال باتفاق المسلمين ، وكذلك النائم إذا تكلم فى منامه فأقواله كلها لغو ، سواء تكلم المجنون والنائم بطلاق أو كفر أو غيره ، وهذا بخلاف الطفل ، فإن المجنون والنائم إذا أتلف مالا ضمنه ، ولو قتل نفسا وجبت دينها كسا تجب دية الخطأ .

وتنازع العلماء فى السكران مع اتفاقهم أنه لا تصح صلاته لقوله صلى الله عليه وسلم : ( مروهم بالصلاة لسبع ، واضربوهم عليها لعشر ، وفرق و بينهم فى المضاجع ) (٢) وهو معروف فى السنن .

وتنازعوا فى عقود السكران كطلاقه ، وفى أفعاله المحرمة ، كالقتل والزنا هل يجرى مجرى العاقل ، أو مجرى المجنون ، أو يفرق بين أقواله وأفعاله وبين ذلك وبعض ؟ على عدة أقوال معروفة .

والذي تدل عليه النصوص والأصول وأقوال الصحابة: أن أقواله هدر \_ كالمجنون \_ لا يقع بها طلاق ولا غيره ، فإن الله تعالى قد قال: (حتى تعلموا ما تقولون) (٤) فدل على أنه لا يعلم ما يقول ، والقلب هو الملك الذي تصدر الأقوال والأفعال عنه ، فإذا لم يعلم ما يقول لم يكن ذلك صادرا عن القلب ، بل يجرى مجرى اللغو ، والشارع لم يرتب المؤاخذة إلا على عن القلب ، بل يجرى مجرى اللغو ، والشارع لم يرتب المؤاخذة إلا على

<sup>(</sup>٢) رواه الشبيخان ومعناه عند مالك في ( الموطأ ) عن عائشة .

<sup>(</sup>٣) رواه ابو داود واحمد ...

<sup>(</sup>٤) جزء من الآية ٣٤ من سورة النساء .

ما يكسبه القلب من الأقوال والأفعال الظاهرة ، كما قال : « ولكن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم » (٥) ولم يؤاخذ على أقوال وأفعال لم يعلم بها القلب ولم يتعمدها . وكذلك ما يحدث به المرء نفسه لم يؤاخذ منه إلا بما قاله أو فعله ، وقال قوم : ان الله قد أثبت للقلب كسبا فقال : ( بما كسبت قلوبكم ) (١) ، (٧) فليس لله عبد أسر عملا أو أعلنه من حركة في جوارحه ، قلوبكم ) (١) ، (٧) فليس لله عبد أسر عملا أو أعلنه من حركة في جوارحه ، وهم في قلبه إلا يخبره الله به ويحاسبه عليه ، ثم يغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء .

واحتجوا بقوله تعالى: « ان السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤلا » (^) وهذا القول ضعيف شاذ ، فإن قوله: « يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم » إنما ذكره لبيان أنه يؤاخذ في الأعمال بما كسب القلب ، لا يؤاخذ بلغو الإيمان ، كما قال: « بما عقدتم الإيمان » (٩) فالمؤاخذة لم تقع إلا بما اجتمع فيه كسب القلب مع عمل الجوارح ، فأما ما وقع في النفس ، فإن الله تجاوز عنه ما لم يتكلم به أو يعمل ، وما وقع من لفظ أو حركة بغير قصد القلب وعلمه فإنه لا يؤاخذ به .

و (أيضا) فإذا كان السكران لا يصح طلاقه والصبى المميز تصحص صلاته ، ثم الصبى لا يقع طلاقه ، فالسكران أولى ، وقد قال النبى صلى الله عليه وسلم : (لماعز) لما اعترف بالحد : (أبك جنون ؟ قال : لا) (١٠ ثم أمر باستنكاهه (١١) لئلا يكون سكران ، فدل على أن اقرار السكران باطل ، وقضية ماعز متأخرة بعد تحريم الخمر فإن الخمر حرمت سنة ثلاث بعد أحد باتفاق الناس ، وقد ثبت عن عثمان وغيره من الصحابة كعبد الله بن عباس أن طلاق السكران لا يقع ، ولم يثبت عن صحابى خلافه .

<sup>(</sup>٥) جزء من الآية ٢٢٥ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٦) هنا موضع نهاية القوس . وليس ذلك في النص الطبوع .

<sup>(</sup>٧) جزء من الآية ٢٢٥ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٨) جزء من الآية ٣٦ من سورة الاسراء .

<sup>(</sup>٩) جزء من الآية ٨٩ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>١٠) رواه مسلم .

<sup>(</sup>۱۱) استنکاهه : ای شم ریح فمه .

والذين أوقعوا طلاقه لم يذكروا إلا مأخذا ضعيفا . وعمدتهم أنه عاص بازالة عقله ، وهذا صحيح يوجب عقوبته على المعصية التي هي الشرب فيحد على ذلك ، وأما الطلاق فلا يعاقب به مسلم على المعصية ، ولو كان كذلك كان كل من شرب الخمر أو سكر طلقت امرأته ، وإنما قال من قال : إذا تكلم به طلقت ، فهم اعتبروا كلامه لا معصيته ، ثم إنه في حال سكره قد يعتق ، والعتق قربة ، فإن صححوا عتقه بطل الفرق ، وان الغوه فالغاء الطلاق أولى ، فإن الله يحب العتق ولا يحب الطلاق .

ثم من علل ذلك بالمعصية لزمه طرد ذلك فيمن زال عقله بغير مسكر كالبنج ، وهو قول من يسوى البنج والسكران من أصحاب الشافعي وموافقيه كأبي الخطاب (١٢) والاكثرون على الفرق ، وهو منصوص أحمد وأبي حنيفة وغيرهما ، لأن الخمر تشتهيها النفس وفيها الحد ، بخلاف البنج فإنه لا حد فيه ، بل فيه التعزير ، لأنه لا يشتهى كالميتة ، والدم ، ولحم الخنزير فيها التعزير ، وعامة العلماء على أنه لا حد فيها إلا قولا نقل عن الحسن (١٣) فهذا فيمن زال عقله .



<sup>(</sup>۱۲) هو ابو الخطاب: محفوظ بن احمد الحسين الكوذانى: امام الحنبلية في عصره ، ولد في بغداد ( ۳۲) هـ ) ومات فيها ( ۱۰ هـ ) .

<sup>(</sup>۱۳) الحسن البصرى: سبقت ترجمته .

#### تاسعـاً:

# في عدم سقوط العقوبة بالتأويل

## قال رحمه الله في كون التأويل لا يسقط العقوبة ( ١٤ - ١٥ / ٢٢ ) :

وهذا الذى ذكرته فيما تركه المسلم من واجب ، أو فعله من محسرم بتأويل اجتهاد أو تقليد ، واضح عندى ، وحاله فيه أحسن من حال الكافر المتأول .

وهذا لا يمنع أن أقاتل الباغى المتأول ، وأجلد الشارب المتأول ، ونحو ذلك فإن التأويل لا يرفع عقوبة الدنيا مطلقا ، إذ الغرض بالعقوبة دفع فسأد الاعتداء ، كما لا يرفع عقوبة الكافر ، وإنها الكلام فى قضاء ما تركه من وأجب ، وفى العقود والقبوض التى فعلها بتأويل ، وفى ضمان النفوس والأموال التى استحلها بتأويل ، كما استحل اسامة (١) قتل الذى قتله بعد ما قال : لا إله إلا الله ، وكذلك لا يعاقب على ما مضى إذا لم يكن فيه زجر عن المستقبل .

وأما العقوبة للدفع عن المستقبل: كقتال الباغى ، وجلد الشارب فهذه مقصودها أداء الواجب فى المستقبل ، ودفع المحرم فى المستقبل ، وهسذا لا كلام فيه ، فإنه يشرع فى مثل هذا عقوبة المتأول فى بعض المواضع .

وإنما الغرض بما يتعلق بالماضي من قضاء واجبه ، وترك الحقوق التي

<sup>(</sup>۱) هو أبو محمد: أسامة بن زيد بن حارثة ، من كنانة عوف ، صحابى جليل نشأ على الاسلام ولاه رسول الله على المارة الجيش قبلل ان يبلغ العشرين من عمره ، وله في مكة (٧ ق هـ) ومات بالجرف بالمدينة (٥٥ هـ) له ١٢٨ حديثا .

حصلت فيه ، والعقوبة على ما فعله ، فهذه الأمور المتعلقة به من الحدود والحقوق ، والعبادات هي التي يجب أن يكون المسلم المتأول أحسن حالا فيها من الكافر المتأول ، وأولى .

فالتوبة تجب ما قبلها ، والمسلم المتأول معذور ، ومعه الإسلام الذي تغفر منه الخطايا ، والتوبة التي تجب ما كان قبلها ، وفي ايجاب القضاء واسقاط الحقوق وإقامة العقوبات تنفير عن التوبة ، والرجوع إلى الحق أكثر من التنفير بذلك للكافر ، فإن أعلام الإسلام ودلالته أعظم من أعلام هذه الفروع ، وأدلتها ، والداعي إلى الإسلام من سلطان الحجة والقسدرة قد يكون أعظم من الداعي إلى هذه الفروع .



# عاشراً:

# في كسر أوعيسة الخمر

## ■ قال رحمه الله في جواز اتلاف الأوعية (٢٩٤ – ٢٩٧ / ٢٩):

حديث النبى صلى الله عليه وسلم: لما (أمرهم بشق ظروف الخمس ، وكسر دنانها) (١) دليل على احدى الروايتين فى جواز إتلاف ذلك عند الانكار، وان الظرف يتبع المظروف. ومثله ما ثبت عن عسر بن الخطاب، وعلى بن أبى طالب: أنهما أمرا بتحريق المكان الذى يباع فيه الخمر، وقد نص أحمد على ذلك. ومثله اتلاف الآلة التى يقوم بها صورة التأليف المحرم، وهى آلات اللهو، فإن هذه العقوبات المالية ثابتة بالسنة وسيرة الخلفاء. ومن قال: إنها منسوخة فما معه دليل على ذلك.

وقد احتج بعضهم: بأنه صلى الله عليه وسلم لما بلغه أنهم قد طبخوا الحوم الحسر. قال لهم: أريقوها ، وأكسروا القدور. قالوا: أفلا نريقها ، ونعسل القدور؟ قال: افعلوا ، قالوا: فلعلهم لو استأذنوه في أوعيال الخمر ، لقال ذلك . فأجيب بجوابين:

(أحدهما) أن دفع الشريعة بشل هذه التقديرات لا تجوز ، فإنا إذا سوغنا فيما أمر به أو نهى عنه انه لو روجع لنسخ ذلك : لجاز رفع كثير من الشريعة بمثل هذه الخيالات . مثل ان يقال : لو روجع الرب فى نقص الصلاة عن خمس لنقصها ، ولو ، ولو ... ويقال : هذا باطل من وجهين:

( أحدهما ) : أنا لا نعلم أنه لو روجع لفعل ، وثبوت ذلك في صــورة

<sup>(</sup>١) متفق عليه .

لا يوجب ثباته فى سائر الصور ، الا بتقدير المساواة من كل وجه ، وانتفاء الموانع ، وهذا غير معلوم .

(الثانى): أنه لو فرض أنه لو كان لكان ، لكن لم يكن ، وإذا كان النسخ معلقا بسؤالهم ، ولم يسألوا لم يقع النسخ . كما أن ابتداء الايجاب والتحريم قد يكون مطلقا بسؤالهم . كما قال تعالى : « يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم » (٢) .

وقال صلى الله ما وسلم: (إنما هلك من كان قبلكم بكثرة سسؤالهم واختلافهم على انبيائهم) (٢) وقال: (إن أعظم المسلمين في المسلمين جسرما من سأل عن شيء لم يحرم ، فحرم من أجل مسألته) (٤). وقال في الحج لما سألوه: أفي كل عام ؟ فقال: (لو قلت نعم لوجبت ، ولو وجبت لما قمتم به) (٥) وقال في قيام رمضان: (إنما منعني أن أخرج إليكم خشية أن يفترض عليكم فلا تقوموا) (١). فقد بين النبي صلى الله عليه وسلم أن السؤال والعسل قد يكون سببا لابتداء الحكم من وجوب أو تحريم. ثم إذا لم يكن السبب فلم يكن الوجوب والتحريم ، لم يثبت بعد وفاته صلى الله عليه وسلم، وكذلك قد يكون سببا لرفع حكم من وجوب أو تحريم ، ثم إذا لم يوجد السبب لم يرتفع الحكم بعد موته.

وليس من هذا قول عائشة : لو رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم ما صنع النساء بعده لمنعهن المسجد ، كما منعت نساء بنى إسرائيل . فإن عائشة كانت أتقى لله من أن تسوغ رفع الشريعة بعد وفاته ، وإنما أرادت أن النبى صلى الله عليه وسلم لو رأى ما فى خروج بعض النساء من الفساد لمنعهن الخروج ، تريد بذلك قوله : ( لا تمنعوا إماء الله مساجد الله ) (٧)

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية ١٠١ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٣) رواه الشيخان من حديث ابي هريرة .

<sup>(</sup>٤) رواه الشيخان من حديث سعد بن أبي وقاص .

<sup>(</sup>١٥) رواه الشيخان من حديث ابي هريرة .

<sup>(</sup>٦) رواه أبو داود من حديث عائشة .

 <sup>(</sup>٧) رواه الشيخان ومالك عن عبد الله بن عمر ، ورواه أحمد وأبو داود
 عن أبى هريرة .

وان كان مخرجه على العموم ، فهو مخصوص بالخروج الذى فيه فساد ، كما قال أكثر الفقهاء : ان الشواب التي فى خروجهن فساد يمنعهن . فقصد بذلك تخصيص اللفظ الذى ظاهره أنها علمت من حال النبى صلى الله عليه وسلم ، أنه لا يأذن فى مثل هذا الخروج ، لا أنها قصدت منع النساء مطلقاً . فإنه ليس كل النساء أحدثن ، وإنها قصدت منع المحدثات .

(الجواب الثانى): ان هذا الحديث الوارد فى أوعية لحوم الحس ، حجة أيضا فى المسألة ، فإنه أمر أولا بتكسير الأوعية ، ثم لما استأذنوه فى الفسل أذن فيه ، فعلم بذلك أن الكسر لا يجب ، وليس فيه أنه : لا يجوز ، بل يقال : يجوز الأمران . الكسر والغسل .

وكذلك يقال فى أوعية الخسر : انه يجوز اتلافها ، ويجوز تطهيرها ، فإذا كان الأصلح الاتلاف اتلفت ، ولو ان صاحب أوعية الخسرة والملاهى طهر الأوعية ، وغسل الآلات لجاز بالاتفاق ، لكن إذا أظهر المنكر حتى أنكر عليه فإنه يستحق العقوبة بالاتلاف .

والصحابة رضى الله عنهم لم يكونوا علموا التحريم فأسقط عنهم الاتلاف لذلك . والله أعلم .

# ● وقال في الموضوع نفسه ( ٦١ - ٦٦٤ / ٨ ) :

لما قدم عليه وفد عبد القيس (١) من البحرين فقالوا : يا رسول الله ! بيننا وبينك هذا الحى من كفار مضر وإنا لا نصل إليك إلا فى شهر حرام ، فمرنا بأمر فصل نعمل به ، ونأمر به من وراءنا . فقال : آمركم بالإيسان بالله . أتدرون ما الإيمان ؟ شهادة ان لا إله إلا الله ، وان محمدا رسول الله ، وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة . وأن تؤدوا خمس ما غنمتم ) ونهاهم عن الانتباذ

<sup>(</sup>A) هو عبد القيس بن افصى بن دعمى ، من أسد ربيعة ، من عدنان : جد جاهلى ينسب اليه بطون من العرب ، النسسبة اليه عبدى أو قيس أو عبد قيس ، كانت ديار بنيه بتهامة ، ثم خرجوا الى البحرين ، وكان وفدهم الى رسول الله في هذا الحديث برئاسة : اشج عبد القيس ،

فى الأوعية التى يسرع إليها السكر . حتى قد يشرب الرجل ولا يدرى أنه شرب مسكرا ، بخلاف الظروف التى توكأ فإنها إذا اشتد الشراب انشقت ، ونهى عن الدباء وهو القرع والحنتم وهو ما يصنع من المدر كالجرار والمزفت \_ وهى الظروف المزفتة \_ والنقير وهو الخشب المنقور تم قد قيل ان النبى صلى الله عليه وسلم أباح ذلك بعد هذا النهى .

ولهذا تنازع العم في هذا النهى هل هو منسوخ أم لا ؟ على قولين مشهورين للعلماء ،هما روايتان عند أحمد ، والقول بالنسيخ مذهب أبى حنيفة والشافعى ، والقول بأن هذا كان لم ينسخ مذهب مالك ، لكن مالك لا ينهى إلا عن صنفين فإنه ثبت في صحيح البخارى أنه حرم ذنيك الصنفين ، وأباح الآخرين بعد النهى .

وأما مسلم فروى فى صحيحه النسخ فى الجميع ، فلهذا اختلف قـول أحمد لأن الأحاديث بالنهى متواترة ، وحديث النسخ ليس مثلها ، فلهذا صار للناس فيها ثلاثة أقوال ، وهؤلاء وفد عبد القيس كانوا بالبحرين اسلموا طوعا . كما أسلم أهل المدينة ، وأول جمعة جمعت فى الإسـلام فى قـرية عندهم من قرى البحرين .

※ ※ ※

## حادی عشر:

# في حرمة الاستئجار على حمل الخمر

#### قال رحمه الله في الاستئجار على منفعة محرمة ( ٢٠٩ ـ ٢١٠ / ٣٠ ) :

الاستئجار على منفعة محرمة : كالزنا ، واللواط ، والغناء ، وحمــــل الخمر ، وغير ذلك : باطل ، لكن إذا استوفى تلك المنفعة ومنع العامل أجرته كان غدرا وظلما أيضا .

وقد استوفيت مسألة الاستئجار لحمل الخمر في كتاب (الصراط المستقيم) بينت ان الصواب منصوص أحمد: أنه يقضى له بالأجرة، وانها لا تطيب له. اما كراهة تنزيه، أو تحريم، لكن هذه المسألة فيما كان جنسه مباحا، كالحمل، بخلاف الزنا. ولا ريب أن مهر البغى خبيث، وحلوان الكاهن خبيث، والحاكم يقضى بعقوبة المستأجر المستوفى للمنفعة المحرمة فتكون عقوبته له عوضا عن الأجر.

فأما فيما بينه وبين الله . فهل ينبغى له أن يعطيه ذلك ؟ وان كان لا يحل الأخذ لحق الله . فهذا متقوم . وان لم يجب عليه ذلك كان فى ذلك درك لحاجته ، أنه يفعل المحرم ، ويعذر ، ولا يعاقبه فى الآخرة إلا على فعلل المحرم ، لا على الغدر والظلم .

وهذا البحث يتصل بالبحث في أحكام سائر العقود الفاسدة ، وقبوضها .



## ثانی عشر:

# في جواز تشمديد عقوبة الشارب

### 🚳 قال رحمه الله في نسخ وجوب قتل المصر ( ٨٦٢ ـ ٨٨٣ / ٧ ) :

ومذهب هؤلاء (۱) باطل بدلائل كثيرة من الكتاب والسنة ، فإن الله سبحانه أمر بقطع يد السارق دون قتله ، ولو كان كافرا مرتدا لوجب قتله . لأن النبى صلى الله عليه وسلم قال: (من بدل دينه فاقتلوه) (۲) . وقال : (لا يحل دم امرىء مسلم إلا باحدى ثلاث: كفر بعد إسلام ، وزنا بعد احصان ، أو قتل نفس يقتل بها ) (۱) وأمر سبحانه أن يجلد الزانى والزانية مائة جلدة ، ولو كان كافرا لأمر بقتله ، وكان النبى صلى الله عليه وسلم يجلد شارب الخمر ولم يقتله ، بل قد ثبت عنه صلى الله عليه وسلم في صحيح البخارى وغيره : ان رجلا كان يشرب الخمر وكان اسمه عبد الله حمارا وكان يضحك النبى صلى الله عليه وسلم وكان كلما أتى إليه جلده فأتى به إليه مرة فلعنه رجل فقال النبى صلى الله عليه وسلم : ( لا تلعنه ، فإنه يحب الله ورسوله ) (٤) فنهى عن لعنه بعينه وشهد له بحب الله ورسوله مع أنه قد لعن شارب الخمر عموما .

وهذا من أجود ما يحتج به على أن الأمر بقتل الشارب فى ( الثالثة ) و ( الرابعة ) منسوخ ، لأن هذا أتى به ثلاث مرات ، وقد أعنى الأئمة الكبار جواب هذا الحديث ، ولكن نسخ الوجوب لا يمنع الجواز ، فيجوز أن

<sup>(</sup>١) تقصد القائلين بتكفير الناس بالمعصية .

<sup>(</sup>۲) رواه البخارى وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه وأحمد ، ومعناه في موطأ مالك .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي وأبو داود والنسائي والدارمي .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري .

يقال: يجوز قتله إذا رأى الامام المصلحة فى ذلك ، فإن ما بين الأربعين إلى الثمانين ليس حدا مقدرا فى أصح قولى العلماء. كما هو مذهب الشافعى وأحمد فى إحدى الروايتين ، بل الزيادة على الأربعين إلى الشانين ترجع إلى اجتهاد الامام فيفعلها عند المصلحة ، كغيرها من أنواع التعزير ، وكذلك صفة الضرب فإنه يجوز جلد الشارب بالجريد والنعال وأطراف الثياب بخلاف الزانى والقاذف فيجوز أن يقال: قتله فى الرابعة من هذا الباب.

#### ● وقال في تشديد عمر للعقوبة (٣١٣ / ١٥):

ومما يدخل فى هذا أن عمر بن الخطاب نفى نصر بن حجاج (\*) مسن المدينة ومن وطنه إلى البصرة لما سمع تشبيب النساء به وتشبهه بهن ، وكان أولا قد أمر بأخد شعره ، ليزيل جماله الذى كان يفتن به النساء فلما رآء بعد ذلك من أحسن الناس وجنتين غمه ذلك فنفاه إلى البصرة ، فهذا لم يصدر منه ذنب ولا فاحشة يعاقب عليها ، لكن كان فى النساء من يفتتن به فأمر بازالة جماله الفاتن ، فإن انتقاله عن وطنه مما يضعف همته وبدنه ، ويعلم أنه معاقب ، وهذا من باب التفريق بين الذين يخاف عليهم الفاحشة والعشق قبل وقوعه ، وليس من باب المعاقبة ، وقد كان عمر ينفى فى الخمر والعشق قبل وقوعه ، وليس من باب المعاقبة ، وقد كان عمر ينفى فى الخمر إلى خيبر زيادة فى عقوبة شاربها .

## وقال في إن المفسد يقتل متى لم ينقطع شره الا بذلك ( ٣٤٦ ـ ٣٤٧ / ٢٨ ):

وقد يستدل على أن المفسد متى لم ينقطع شره إلا بقتله فإنه يقتل ، بما رواه مسلم في صحيحه ، عن عرفجة الأشجعي (٥) رضى الله عنه ، قال :

<sup>(</sup>٥) صحابى جليل ينسب الى الجد الجاهلى: اشجع بن ريث بن غطفان ابن سعد بن قيس عيلان ، وقد نزل الاشجعيون حول يثرب بعد ما تركوا نجد ، ورحل منهم كثيرون الى المفرب بعد ما تركوا نحا ، ورحل منهم كثيرون الى المفرب بعد الفتوحات

سمعت رسول الله لمى الله عليه وسلم يقول: (من أتاكم وأمركم جميع على رجل واحد، يريد أن يشق عصاكم، أو يفرق جماعتكم فاقتلوه) (١) وفى رواية: (ستكون هنات وهنات. فمن أراد أن يفرق أمر هذه الأمة وهى جميع فاضربوه بالسيف كائنا من كان) (٧).

وكذلك قد يقال فى أمره تقبل شارب الخمر فى الرابعة ، بدليل ما رواه أحمد فى المسند عن ديلم الحميرى (^) رضى الله عنه ، قال : ( سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقلت يا رسول الله : انا بأرض نعالج بها عملا شديدا ، وأنا تتخذ شرابا من القمح نتقوى به على أعمالنا ، وعلى برد بلادنا ، فقال : هل يسكر ؟ قلت : نعم . قال : فاجتنبوه . قلت ان الناس غير تاركيه . قال : فإن لم يتركوه فاقتلوهم ) (٩) . وهذا لأن المفسد كالصائل . فإذا لم يندفع الصائل إلا بالقتل قتل .

#### وقال أيضا رحمه الله ( ۸۸ / ۳۳ ) :

وهذا كما أنهم لما أكثروا شرب الخمر واستخفوا بحدها كان عمر يضرب فيها ثمانين ، وينفى فيها ، ويحلق الرأس ، ولم يكن ذلك على عهد النبى صلى الله عليه وسلم .

\* \* \*

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم .

<sup>(</sup>V) رواه مسلم عن محمد بن شریح .

<sup>(</sup>٨) هو ديلم بن أبى ديلم ، ويقال ديلم بن فيروز ، ويقال ديلم بن هوشع: صحابى مشهور ، أول وأفد على النبى عَلَيْكُم من اليمن ، شهد فتح مصر ، ولاء معاوية على صنعاء فظل فيها حتى وفاته (٥٣ هـ) .

<sup>(</sup>٩) رواه احمد

## ثالث عشر:

# في ضرورات تبيح الخمر

## ● وقال رحمه الله في اقسام المحرمات ( ٧٠٠ ـ ٧١١ / ١٤ ):

المحرمات قسمان :

(أحدهما) ما يقطع بأن الشرع لم يبح منه شيئا لا لضرورة ولا لغير ضرورة: كالشرك، والفواحش، والقول على الله بغير علم. والظلم المحض، وهي الأربعة المذكورة في قوله تعالى: « قل إنما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن، والاثم والبغى بغير الحق، وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطانا، وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون » (١).

فهذه الأشياء محرمة فى جميع الشرائع ، وبتحريمها بعث الله جميع الرسل ، ولم يبح منها شيء قط ، و لافى حال من الأحوال ، ولهذا انزلت فى هذه السورة المكية ، ونفى التحريم عما سواها ، فإنما حرمه بعدها كالدم والمينة ولحم الخنزير حرمه فى حال دون حال ، وليس تحريما مطلقا .

وكذلك (الخمر) يباح لدفع الغصة بالاتفاق ، ويباح لدفع العطش فى أحد قولى العلماء ، ومن لم يبحها قال : إنها لا تدفع العطش ، وهذا مأخذ أحمد . فحينئذ فالأمر موقوف على دفع العطش بها ، فإن علم أنها تدفعه أبيحت بلاريب ، كما يباح لحم الخنزير لدفع المجاعة ، وضرورة العطش الذى يرى أنه يهلكه أعظم من ضرورة الجوع ، ولهذا يباح شرب النجاسات عند العطش بلا نزاع ، فإن اندفع العطش وإلا فلا إباحة فى شىء من ذلك .



<sup>(</sup>١) الآية ٣٣ من سورة الأعراف .

# رابع عشر:

# في نجاسة الخمر وطهارتها بالتخلل

## ● قال رحمه الله في تخليل الخمر (٥٠٣ - ٥٠٠ / ٢١):

وإذا عرف أصل هذه المسألة (٢): فالحكم إذا ثبت بعلة زال بزوالها ، كالخمر لما كان الموجب لتحريمها ونجاستها هي الشدة المطربة فإذا زالت بفعل الله طهرت ، بخلاف ما إذا زالت بقصد الآدمي على الصحيح . كما قال عمر بن الخطاب رضى الله عنه : ( لا تأكلوا خل خمر إلا خمرا بدأ الله بفسادها ) ولا جناح على مسلم أن يشترى خل خمر من أهل الكتاب ما لم يعلم أنهم تعمدوا فسادها .

وذلك لأن اقتناء الخمر محرم ، فمتى قصد باقتنائها التخليل كان قد فعل محرما ، والفعل المحرم لا يكون سسببا للحل ، والإباحة ، وأما إذا اقتناها لشربها واستعملها خمرا فهو لا يريد تخليلها ، وإذا جعلها الله خلاكان معاقبة له بنقيض قصده ، فلا يكون في حلها وطهارتها مفسدة .

وأما سائر النجاسات فيجوز التعمد لإفسادها ، لأن إفسادها ليس بمحرم . كما لا يحد شاربها ، لأن النفوس لا يخاف عليها بمقاربتها المحظور كما يخاف من مقاربة الخمر، ولهذا جوز الجمهور أن تدبغ جلود الموتى ، وجوزوا أيضاً إحالة النجاسة بالنار وغيرها .

## • وقال في نجاسة المائع اختلط به الخمر (١١٥ - ١٨٥ / ٢١):

وإذا كان هذا الحب (٢) وقع فيه قطرة دم أو قطرة خمر ، وقد استحالت واللبن باق على صفته ، لم يكن لتحسريم ذلك وجه ، فإن تلك قد استهلكت واستحالت ، ولم يبق لها حقيقة من الأحكام

<sup>(</sup>٢) يقصد مسألة طهارة الخمر اذا استحالت خلا.

<sup>(</sup>٣) يقصد اناء الزيت أو اللين ونحوه .

يترتب عليها شيء من أحكام الدم والخمر . وإنما كانت أولى بالطهارة من الماء لأن الشارع رخص في إراقة الماء واتلافه حيث لم يرخص في إتلاف المائعات كالاستنجاء ، فإنه يستنجى بالماء دونهذه ، وكذلك إزالة سائر النجاسات بالماء وأما استعمال المائعات في ذلك فلا يصح : سواء قيل تزول النجاسة أو لا تزول . ولهذا قال من قال من العلماء : أن الماء يراق إذا ولغ فيه الكلب ، ولا تراق آنية الطعام والشراب .

وأيضاً فإن الماء أسرع تغيرا بالنجاسة من الملح ، والنجاسة أشد استحالة فى غير الماء منها فى الماء ، فالمائعات أبعد عن قبول التنجيس حسا وشرعا من الماء فحيث لا ينجس الماء فالمائعات أولى أن لا تنجس .

وأيضا فقد ثبت فى صحيح البخارى وغيره عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه سئل عن فأرة وقعت فى سسن ، فقال : (القوها وما حولها ، وكلوا سمنكم) (٤) فأجابهم النبى صلى الله عليه وسلم جوابا عاما مطلقا ، بأن يلقوها وما حولها ، وأن يأكلوا سسمنهم ، ولم يستفصلهم هل كان مائعا أو جامدا . وترك الاستفصال فى حكاية الحال مع قيام الاحتمال ينزل منزلة العموم فى المقال . مع أن الغالب على سمن الحجاز أن يكون ذائبا . وقد قيل : أنه لا يكون إلا ذائبا ، والغالب على السمن أنه لا يبلغ القلتين ، مع أنه لم يستفصل هل كان قليلا أو كثيرا .

فإن قيل : فقد روى فى الحديث ( ان كان جامدا فألقوها وما حولهـــا وكلوا سمنكم ، وان كان مائعا فلا تقربوه ) (٥٠) . رواه أبو داود وغيره .

قيل : هذه الزيادة هي التي اعتمد عليها من فرق بين المائع والجامد ، واعتقدوا أنها ثابتة من كلام النبي صلى الله عليه وسلم ، وكانوا في ذلك مجتهدين قائلين بمبلغ علمهم واجتهادهم . وقد ضعف محمد بن يحيى

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري .

<sup>(</sup>٥) رواه ابو داود .

الذهلى (١) حديث الزهرى (٧) ، وصحح هذه الزيادة ، لكن قد تبين لغيره أن هذه الزيادة وقعت خطأ فى الحديث ، ليست من كلام النبى صلى الله عليه وسلم .

وهذا هو الذي تبين لنا ولغيرنا ، ونحن جازمون بأن هذه الزيادة ليست من كلام النبي صلى الله عليه وسلم ، فلذلك رجعنا عن الافتاء بها بعد أن كنا نفتى بها أولا ، فإن الرجوع إلى الحق خير من التمادى في الباطل . والبخارى والترمذي رحمة الله عليهما وغيرهما من أئمة الحديث قد بينوا لنا أنها باطلة وأن معمرا (١) غلط في روايته لها عن الزهرى ، وكان معمر كثير الغلط ، والأثبات (٩) من أصحاب الزهرى : كمالك (١٠) ويونس (١٠٠٠) وابن عينة (١٠٠٠) ، خالفوه في ذلك ، وهو نفسه اضطربت روايته في هذا الحديث استنادا ومتنا ، فجعله عن ستعيد

<sup>(</sup>٦) هو أبو عبد الله : محمد بن يحيى بن عبد الله الذهلى ، النيسابورى (٦) مد ١٧٢ هـ ) بحديث الزهرى فصنفه وسماه (الزهريات).

<sup>(</sup>٧) هو محمد بن مسلم بن عبد الله بن شهاب الزهرى : أول من دون الحديث ، وأحد أكابر الحفاظ ، تابعى ، كان يحفظ الفين ومئتى حديث ، نصفها مسند ( ٥٨ - ١٢٤ ه ) .

<sup>(</sup>٨) هو أبو عروة : معمر بن راشد بن أبى عمرو الأزدى الحدانى ، فقيه حافظ الحديث ، ولا بالبصرة ( ٩٥ هـ ) وسكن اليمن ، فكان أول من صنف فيها في علوم الحديث ، ومات بها ( ١٥٣ هـ ) .

<sup>(</sup>٩) الأثبات : من يوثق فيهم لتثبتهم من مروياتهم .

ابعد بين ستأتى ترجمته .

المُجَانِينِ هُ أَبُو محمد: سفيان بن عيينه بن ميمون الهالار الكوفي، محدث الحرم المكي ، ولد بالكوفة ( ١٠٧ هـ ) وتوفى بمكة ( ١٩٨ هـ كان حافظا ثقة . قال الشافعي: لولا مالك وسفيان لذهب علم الحجاز .

ابن المسيب (١٠) عن أبى هريرة ، وإنها هو عن عبيد الله بن عبد الله (١١) عن ابن عباس عن ميمونة (١١) ، وروى عنه فى بعض طرقه أنه قال : ( ان كان مائعا فاستصبحوا به ، وفى بعضها فلا تقربوه ) .

والبخارى بين غلطه فى هذا ، بأن ذكر فى صحيحه عن يونس (\*) عن الزهرى نفسه أنه سئل عن فأرة وقعت فى سمن فقال : إن كان جامدا أو مائعا قليلا أو كثيرا تلقى وما قرب منها ويؤكل ، لأن النبى صلى الله عليه وسلم سئل عن فأرة وقعت فى سمن ، فقال : ( ألقوها وما حولها وكلوا سمنكم ) فالزهرى الذى مدار الحديث عليه ، قد أفتى فى المائع والجامد بأن تلقى الفأرة وما قرب منها ، ويؤكل ، واستدل بهذا الحديث كما روا، عنه جمهور أصحابه ، فتبين أنمن ذكر عنه الفرق بين النوعين فقط غلط .

وأيضاً فالجمود والميعان أمر لا ينضبط ، بل يقع الاشتباه في كثير من الأطعمة ، هل تلحق بالجامد أو المائع . والشارع لا يفصل بين الحلال والحرام إلا بفصل مبين لا اشتباه فيه . كما قال تعالى : « وما كان الله ليضل قوما بعد إذ هداهم حتى يبين لهم ما يتقون » ("") . والمحرمات مما يتقون ، فلابد أن يبين لهم المحرمات بيانا فاصلا بينها وبين الحلال .

<sup>(</sup>۱۰) هو ابو محمد: سعيد بن المسيب بن حزن بن ابى وهب المخزومى القرشى ، قيل عنه سيد التابعين ، وهو افقه سيمة بالمدينة على عصره (١٣ هـ ـ ١٤ هـ ) ، كان أحفظ الناس لأحكام عمر بن الخطاب وأقضيته راوية عمر .

<sup>(</sup>١١) عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود الهذلى ، مفتى المدينة ، واحد فقهائها السبعة ، كان ثقة ، عالما فقيها كثير الحديث وعالما بالشيعر ، مات في المدينة ( ٩٨ هـ ) .

<sup>(</sup>۱۲) هى ميمونة بنت الحارث بن حزن الهلالية: آخر امرأة تزوجها رسول الله صلى الله عليه وسلم ۱۲ هـ) ، وآخر من مات بن زوجاته (۱۲ هـ) ، كان اسمها (برة) فسماها (ميمونة) ـ روت ۷٦ حديثا ، وعاشت ٨٠ سنة .

<sup>(</sup>١٣) جزء من الآية ١١٥ من سورة التوبة .

وقد قال تعالى : « وقد فصل لكم ما حرم عليكم » (١٤) .

وأيضاً فإذا كانت الخمر التي هي أم الخبائث إذا انقلبت بنفسها حلت باتفاق المسلمين ، فغيرها من النجاسات أولى أن تطهر بالانقلاب ، وإذا قدر أن قطرة خمر وقعت في خل مسلم بغير اختياره فاستحالت كانت أولى بالطهارة .

فإن قيل : الخمر لما نجست بالاستحالة طهرت بالاستحالة ، بخلاف غيرها ؟ والخمر إذا قصد تخليلها لم تطهر .

قيل فى الجواب عن الأول: ان جميع النجاسات نجست بالاستحالة ، فإن الإنسان يأكل الطعام ويشرب الشراب وهى طاهرة ، ثم تستحيل دما وبولا وغائطا فتنجس .

وكذلك الحيوان يكون طاهرا فإذا مات احتبست فيه الفضلات ، وصار حاله بعد الموت خلاف حاله فى الحياة فينجس ، ولهذا يطهر الجلد بعد الدباغ عند الجمهور سواء قيل : إن الدباغ كالحياة ، أو قيل أنه كالذكاة ، فإن فى ذلك قولين مشهورين للعلماء ، والسنة تدل على أن الدباغ كالذكاة .

وأما ما قصد تخليله : فذلك لأن حبس الخمر حرام ، سواء حبست لقصد التخليل أو لا . والطهارة نعمة فلا تثبت النعمة بالفعل المحرم .



<sup>(</sup>١٤) جزء من الآية ١١٩ من سورة الأنعام .

# خامس عشر:

# في جواز الشرب لن أكره

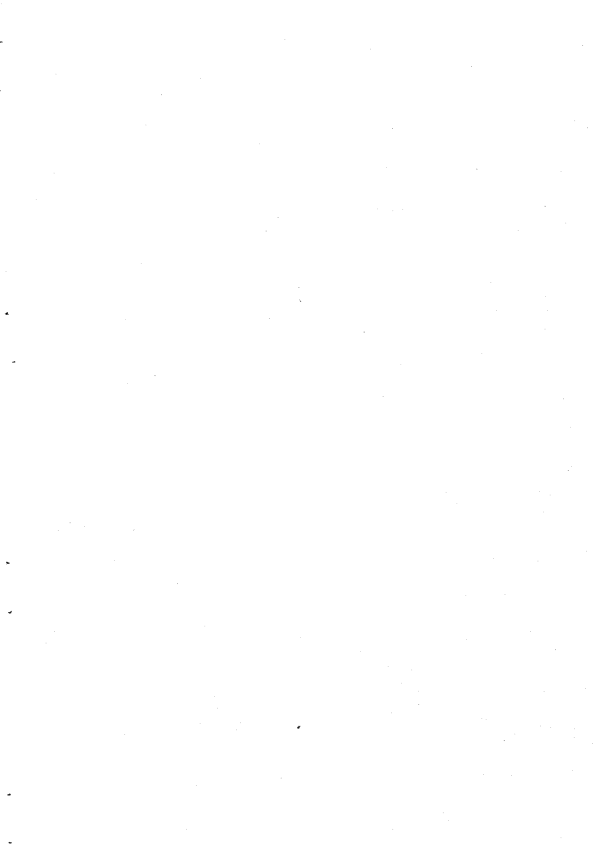
## 🐞 قال رحمه الله في الاكراه على الشرب (٥٠٣ / ٨ ) :

وأما إن اكره على الشرب للخمر ونحوه من الأفعال ، فأكثرهم يجوز ذلك له ، وهو مذهب أبى حنيفة والشافعي وأحمد فى المشهور عنه ، لقوله تعالى : « ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصنا لتبتغوا عرض الحياة الدنيا ، ومن يكرهن (١) فإن الله من بعد اكراههن غفور رحيم » (٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) هكذا وجدت بالنص المطبوع ، والصواب ( يكرههن ) .

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية ٣٣ من سورة النور .



# القسمالثانى

مجموع فتاوى الغمر والمخدرات

لشيخ الاسلام ابن تيمية رحمه الله



# في عموم مسمى الخمر

#### الفتوى الأولى ( ٢٨٠ - ٢٨٣ / ١٩ ) :

سئل رحمه الله عمن يقول: إن النصوص لا تفى بعشر معشار الشريعة: هل قوله صواب ؟ وهل أراد النص الذى لا يحتمل التأويل أو الألفاظ الواردة المحتملة ؟ ومن نفى القياس وأبطله من الظاهرية: هل قوله صواب ؟ وما حجته على ذلك ؟ وما معنى قولهم: النص ؟ .

#### فأحساب:

الحمد لله رب العالمين . هذا القول قاله طائفة من أهل الكلام والرأى كأبى المعالى (1) وغيره ، وهو خطأ ، بل الصواب الذى عليه جمهور أئسة المسلمين ان النصوص وافية بجمهور أحكام أفعال العباد . ومنهم من يقول : إنها وافية بجميع ذلك ، وإنما أنكر ذلك من أنكره لأنه لم يفهم معانى النصوص العامة التى هى أقوال الله ورسوله وشمولها لأحكام أفعال العباد ، وذلك أن الله بعث محمداً صلى الله عليه وسلم بجوامع الكلم ، فيتكلم بالكلمة الجامعة العامة التى هى قضية كلية وقاعدة عامة تتناول أفواعا كثيرة ، وتلك الأنواع تتناول أعيانا لا تحصى ، فبهذا الوجه تكون النصوص محيطة بأحكام أفعال العباد .

مثال ذلك أن الله حرم الخمر فظن بعض الناس أن لفظ الخمر لا يتناول إلا عصير العنب خاصة ، ثم من هؤلاء من لم يحرم إلا ذلك أو حرم معه بعض الأنبذة المسكرة ، كما يقول ذلك من يقوله من فقهاء الكوفة فإن أبا حنيفة

<sup>(</sup>۱) هو أبو المعالى: عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجوينى: من أصحاب الشافعى ، ملقب بامام الحرمين ، ولد فى جوين ( ۱۹ ) ه ) ناحية نيسابور ، ورحل الى بفداد ثم مكة ثم المدينة ثم عاد الى نيسابور حيث حضر دروسه العلماء ، وله مصنفات عدة ، وتوفى فيها ( ۷۸ ) ه ) .

يحرم عصير العنب المشتد الزبد ، وهذا الخمر عنده ، ويحرم المطبوخ منه ما لم يذهب ثلثاه ، فإذا ذهب ثلثاه لم يحرمه . ويحرم النيء من نبيذ التمر فإن طبخ أدنى طبخ حل عنده . وهذه المسكرات الثلاثة ليست خمرا عنده مع أنها حرام ، وما سوى ذلك من الأنبذة فإنما يحرم منه ما يسكر .

وأما محمد بن الحسن (٢) فوافق الجمهور فى تحريم كل مسكر قليله وكثيره ، وبه أفتى المحسون من أصحاب أبى حنيفة ، وهو اختيار أبى الليث السمر قندى (٢) .

ومن العلماء من حرم كل مسكر بطريق القياس: إما فى الاسم وإما فى الحكم ، وهذه الطريقة التى سلكها طائفة من الفقهاء من أصحاب مالك والشافعى وأحمد ، يظنون أن تحريم كل مسكر إنما كان بالقياس فى الأسماء أو القياس فى الحكم .

والصواب الذي عليه الأئمة الكبار: أن الخمر المذكورة في القرآن تناولت كل مسكر ، فصار تحريم كل مسكر بالنص العام والكلمة الجامعة لا بالقياس وحده ، وان كان القياس دليلا آخر يوافق النص ، وثبتت أيضاً تصوص صحيحة عن النبي سلى الله عليه وسلم بتحريم كل مسكر ، ففي صحيح مسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : (كل مسكر خمر وكل مسكر حرام) (٦) وفي الصحيحين عن عائشة \_ رضى الله عنها \_ عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : (كل شراب أسكر فهو حرام) (١) وفي الصحيحين عن أبي موسى ، عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه سئل فقيل له : عندنا شراب من العسل يقال له : التبع ، وشراب من الذرة يقال له : المراب عن الذرة يقال له : المراب عن الذرة يقال له : المراب أكل مسكر حرام) (١) ألى أحاديث أخر يطول وصفها .

<sup>(</sup>٢) سبقت ترجمتهما .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم والدارقطني وأحمد وأبو داود .

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومالك .

<sup>(</sup>٥) رواه الشيخان وأحمد .

وعلى هذا فتحريم ما يسكر من الأشربة والأطعمة كالحشيشة المسكرة ثابت بالنص ، وكان هذا النص متناولا لشرب الأنواع المسكرة من أي مادة كانت ؟ من الحبوب أو الشار ، أو من لبن الخيل أو من غير ذلك .

ومن ظن أن النص إنما يتناول خمر العنب قال: إنه لم يبين حكم هذه المسكرات التي هي في الأرض أكثر من خمر العنب، بل كان ذلك ثابت القياس، وهؤلاء غلطوا في فهم النص. ومما يبين ذلك أنه قد ثبت بالأحاديث الكثيرة المستفيضة أن الخمر لما حرمت لم يكن بالمدينة من خمر العنب شيء، فإن المدينة لم يكن فيها شجر العنب وإنما كان عندهم النخل، فكان خمرهم من التمر، ولما حرمت الخمر أراقوا تلك الأشربة التي كانت من التمر وعلموا أن ذلك الشراب هو خمر محرم، فعلم أن لفظ الخمر لم يكن عندهم مخصوصا بعصير العنب، وسواء كان ذلك في لغتهم فتناول، أو كانوا عرفوا التعميم ببيان الرسول صلى الله عليه وسلم، فإنه المبين عن الله مراده، فإن الشارع يتصرف في اللغة تصرف أهمل العرف، يستعمل اللفظ تارة فيما هو أعم من معناه في اللغة، وتارة فيما هو أخص.



# ثانياً:

# في أصناف الخمر

#### 🛭 الفتوى الثانية ( ۱۹۷ ــ ۱۹۸ / ۳۴ ) :

سئل رحمه الله تعالى عن نبيذ التمر ، والزبيب ، والمزر ، و ( السويفة ) التي تعمل من الجزر ، والذي يعمل من العنب ، يسمى ( النصوح ) : هل هو حلال ؟ وهل يجوز استعمال شيء من هذا ، أم لا ؟

#### فأجساب:

الحمد لله رب العالمين . كل شراب مسكر فهو خمر ، فهو حرام بسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم المستفيضة عنه باتفاق الصحابة ، كما ثبت عنه فى الصحيح من حديث أبى موسى : إنه سئل عن شراب يصنع من الذرة يقال له ( المزر ) وشراب يصنع من العسل يقال له ( التبع ) وكان قد أوتى النبى صلى الله عليه وسلم جوامع الكلم ، فقال : ( كل مسكر حرام ) (۱) وفى الصحيحين عن عائشة أنه قال : ( كل شراب أسكر فهو حرام ) (۱) وفى الصحيح عن ابن عمر عنه أنه قال : ( كل مسكر خمر ، وكل خمر وكل مسكر حرام ) (۱) وفى السنن عنه أنه قال : ( كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام ) (۱) وفى السنن عنه أنه قال : ( ما أسكر كثيره فقليله حرام ) (۱) وقى الصنن عنه أنه قال : ( ما أسكر كثيره فقليله حرام ) (۱)

والله عز وجل حرم عصير العنب النيء إذا غلا واشتد وقذف بالزبد ، لما فيه من الشدة المطربة التي تصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، وتوقع العداوة والبغضاء . وكل ما كانت فيه هذه الشدة المطربة فهو خمر من أى مادة كان : من الحبوب ، والثمار ، وغير ذلك . وسواء كان نيئا أو مطبوخا ، لكنه إذا طبخ حتى ذهب ثلثاه وبقى ثلثاه لم يبق مسكرا ، اللهم إلا أن يضاف إليه أفاويه أو نوع آخر .

<sup>(</sup>١) سبق تخريج هذه الاحاديث الشريفة كلها .

والأصل فى ذلك : (إن كل ما أسكر فهو حرام) وهذا مذهب جماهير العلماء الأئمة ، كما قال الشافعى وأحمد وغيرهم ، وهذا المسكر يوجب الحد على شاربه ، وهو نجس عند الأئمة .

وكذلك (الحشيشة) المسكرة يجب فيها الحد، وهي نجسة في أصح الوجوه، وقد قيل: إنها طاهرة. وقيل: يفرق بين يابسها ومائعها: والأول صحيح، لأنها تسكر بالاستحالة كالخمر الني، بخلاف مالا يسكر بل يغيب العقل كالبنج، أو يسكر بعد الاستحالة كجوزة الطيب، فإن ذلك ليس بنجس. ومن ظن أن الحشيشة لا تسكر وإنما تغيب العقل بلا لذة فلم يعرف حقيقة أمرها، فإنه لولا ما فيها من اللذة لم يتناولوها ولا أكلوها، بخلاف البنج ونحوه مما لا لذة فيه. والشارع فرق في المحرمات بين ما تشتهيه النفوس كالدم والميتة ما تشتهيه النفوس كالدم والميتة النفوس فجعل فيه مع الزاجر الشرعي، فجعل العقوبة فيه التعزير. وأما ما تشتهيه النفوس فجعل فيه مع الزاجر الشرعي زاجرا طبيعيا وهو الحد. (والحشيشة) من هذا الباب.

#### الفتوى الثالثة (١٩٨ - ٢٠١ / ٣٤):

وسئل رحمه الله عن ( النصوح ) هل هو حلل ، أم حسرام ؟ وهم يقولون : إن عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان يعمله . ( وصورته ) أن يأخذ ثلاثين رطلا من ماء العنب ، ويغلى حتى يبقى ثلثه ، فهل هذه صورته ؟ وقد نقل من فعل بعض ذلك أنه يسكر ، وهو اليوم جهاراً فى الأسكندرية ومصر ، ونقول لهم : هو حرام ، فيقولون : كان على زمن عمر ، ولو كان حراما لنهى عنه ؟

#### فاجساب:

الحمد لله . قد ثبت بالنصوص المستفيضة عن النبى صلى الله عليه وسلم فى الصحاح والسنن والمسانيد أنه حرم كل مسكر ، وجعله خمرا ، كما فى صحيح مسلم عن ابن عمر ، عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : (كل

مسكر خعر ، وكل خعر حرام ) (٢) وفى الصحيحين عن عائشة عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال : (كل شراب أسكر فهو حرام ) (٢) وفى الصحيحين عن أبى موسى ، عن النبى صلى الله عليه وسلم : أنه سئل عن شراب العسل ، يسمى ( المزر ) وكان قد أوتى جوامع الكلم ، فقال : (كل مسكر حرام ) (٢) . وفى الصحيحين عن عمر بن الخطاب أنه قال على المنبر منبر النبى صلى الله عليه وسلم \_ إن الله حرم الخمر ، وهى من خمسة أشياء : من الحنطة ، والشعير ، والعنب ، والتمسر ، والزبيب ، والخمر ما خامر العقل . وهو فى السنن مسند عن ابن عمر ، عن النبى صلى الله عليه وسلم . وروى عنه من غير وجه أنه قال : ( ما أسكر كثيره فقليله حرام ) (٢) وقد صححه طائفة من الحفاظ . والأحاديث فى ذلك كثيرة .

فذهب أهل الحجاز ، واليمن ، ومصر ، والشام ، والبصرة ، وفقهاء الحديث : كمالك ، والشافعى ، وأحمد بن حنبل ، وغيرهم : أن كل ما أسكر كثيره فقليله حرام ، وهو خمر عندهم من أى مادة كانت : من الحبوب والثمار ، وغيرها ، سبواء كان من العنب ، أو التمر ، أو الحنطة ، أو الشعير ، أو لبن الخيل ، أو غير ذلك ، وسواء كان نيئا أو مطبوخا ، وسواء الشعير ، أو لبن الخيل ، أو غير ذلك ، وسواء كان نيئا أو مطبوخا ، وسواء ذهب ثلثاه ، أو ثلثه ، أو نصفه ، أو غير ذلك . فمتى كان كثيره مسكرا حرم قليله بلا نزاع بينهم .

ومع هذا فهم يقولون بما ثبت عن عمر ، فإن عمر رضى الله عنه لما قدم الشام ، وأراد أن يطبخ للمسلمين شرابا لا يسكر كثيره طبخ العصير حتى ذهب ثلثاه وبقى ثلثه ، وصار مثل الرب (٤) ، فأدخل فيه أصبعه فوجده عليظاً ، فقال : كأنه الطلا ، يعنى الطلا الذي يطلى به الإبل ، فسموا ذلك ( الطلا ) . فهذا الذي أباحه عمر لم يكن يسكر ، وذكر ذلك أبو بكر

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجها .

<sup>(</sup>٤) الرب: ما يخثر من عصير الثمار بالطبخ.

عبد العزيز بن جعفر (°) صاحب الخلال: إنه مباح بإجماع المسلمين ، وهذا بناء على أنه لا يسكر ولم يقل أحد من الأئمة المذكورين إنه يباح مع كونه مسكرا.

ولكن نشأت (شبهة) من جهة أن هذا المطبوخ قد يسكر ، لأشياء إما لأن طبخه لم يكن تاما ، فإنهم ذكروا صفة طبخه أنه يغلى عليه أولا حتى يذهب وسخه ، ثم يغلى عليه بعد ذلك حتى يذهب ثلثاه ، فإذا ذهب ثلثاء والوسخ فيه كان الذاهب منه أقل من الثلثين ، لأن الوسخ يكون حيئذ من غير الذاهب ، وإما من جهة أنه قد يضاف إلى المطبوخ من الأفاوية وغيرها ما يقويه ويشده حتى يصير مسكرا ، فيصير بذلك من باب الخليطين ، وقد استفاض عن النبي صلى الله عليه وسلم انه ( نهى عن الخليطين ) لتقوية أحدهما صاحبه ، كما نهى عن خليط التمر والزبيب ، وعن الرطب والتمر ونحو ذلك .

وللعلماء نزاع فى ( الخليطين ) إذا لم يسكر ، كما تنازع العلماء فى نبيذ الأوعية التى لا يشتد ما فيها بالغليان ، وكما تنازعوا فى العصير والنبيذ بعد ثلاث . وأما إذا صار الخليطان من المسكر فإنه حسرام باتفاق هؤلاء الأئمة . فالذى أباحه عمر من المطبوخ كان صرفا ، فإذا خلطه بما قواه وذهب ثلثاه لم يكن ذلك ما أباحه عمر . وربما يكون لبعض البلاد طبيعة يسكر فيها ما ذهب ثلثاه فيحرم إذا أسكر ، فإن مناط التحريم هو السكر باتفاق الأئمة . ومن قال : إن عمر أو غيره من الصحابة أباح مسكرا فقد كذب عليهم .

### الفتوى الرابعة ( ۲۱۹ - ۲۲۰ / ۳۴ ) :

وسئل رحمه الله عمن هش الذرة فأخذ يعلى في قدره ، ثم ينزله ويعمل

<sup>(</sup>٥) هو أبو بكر : عبد العيزيز بن جعفر بن أحمد بن يزداد بن معروف البغوي ( ٢٨٥ ـ ٣٦٣ هـ ) : مفسر ، وثقة في الحديث ، من أعيان الحنابلة ، بغدادي ، كان تلميذا لأبي بكر الخيلال فلقب به ( صاحب الخيلال ) ، له مصنفات عدة .

عليه قمحا ، ويخليه إلى بكرة ، ويصفيه : فيكون مما لا يسكر فى ذلك اليوم ، ثم يخليه يومين أو ثلاثة بعد ذلك فيبقى يسكر : هل يجوز أن يشرب منه فى أول يوم ؟

#### فاجساب:

يجوز شربه ما لم يسكر إلى ثلاثة أيام ، فأما إذا أسكر فإنه حرام بنص رسول الله صلى الله عليه وسلم ، سواء أسكر بعد الثلاثة ، أو قبل الثلاثة ، ومنى أسكر حرم ، فإنه ثبت فى الصحيح أنه قال : (كل مسكر خمر ، وكل مسكر حرام ) (1) .

#### 🖜 الفتوى الخامسة ( ٢٢٠ / ٣٤ ) :

وسئل رحمه الله تعالى عن ( الخمر ) إذا غلى على النار ونقص الثلث . هل يجرز استعماله ، أم لا ؟

#### فاجساب:

الحمد لله . إذا صار مسكرا فإنه حرام تجب إراقته ، ولا يحل بالطبخ ، وأما إذا طبخ قبل أن يصير مسكرا حتى ذهب ثلثاه وبقى ثلثه ولم يسكر فإنه حلال عند جماهير المسلمين . وأما إن طبخ قبل أن يصير مسكرا حتى ذهب ثلثه أو نصفه ، فإن كان مسكرا فإنه حرام فى مذهب الأئمة الأربعة . وإن لم يكن مسكرا فإنه يستعمل ما لم يسكر إلى ثلاثة أيام .

\* \* \*

#### ثالثــاً:

# في أحكام الحشيش

#### الفتوى السادسة ( ۲۱۰ – ۲۱۲ / ۳۲):

سئل رحمه الله تعالى عمن يأكل الحشيشة ما يجب عليه ؟

#### فأجساب:

الحمد لله . هذه الحشيشة الصلبة حرام ، سسواء سكر منها أو لم يسكر ، والسكر منها حرام باتفاق المسلمين ، ومن استحل ذلك وزعم أنه حلال فإنه يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل مرتدا ، لا يصلى عليه ، ولا يدفن في مقابر المسلمين . وأما إن اعتقد ذلك قربة ، وقال : هي لقيمة الذكر والفكر ، وتحرك العزم الساكن إلى أشرف الأماكن ، وتنفع في الطريق : فهو أعظم وأكبر ، فإن هذا من جنس دين النصاري الذين يتقربون بشرب الخمر ، ومن جنس من يعتقد الفواحش قربة وطاعة ، قال الله تعمالي : « وإذا فعلوا فاحشة قالوا : وجدنا عليها آباءنا ، والله أمرنا بها ، قل : إن الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لا تعلمون » (١) ومن كان يستحل ذلك جاهلا وقد سمع بعض الفقهاء يقول :

حرموها من غير عقل ونقل وحرام تحريم غير الحرام

فإنه ما يعرف الله ورسوله ، وأنها محرمة ، والسكر منها حرام بالاجماع . وإذا عرف ذلك ولم بقر بتحريم ذلك فإنه يكون كافرا مرتدا ، كما تقدم . وكل ما يغيب العقل فإنه حرام وإن لم تحصل به نشوة ولا طرب ، فإن تغييب العقل حرام بإجماع المسلمين . وأما تعاطى ( البنج ) الذى لم بسكر ، ولم يغيب العقل . ففيه التعزير .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٨ من سورة الأعراف.

وأما المحققون من الفقهاء فعلموا أنها مسكرة ، وإنما يتناولها الفجار ، لما فيها من النشوة والطرب ، فهى تجامع الشراب المسكر فى ذلك ، والخمر توجب الحركة والخصومة ، وهذه توجب الفتور والذلة ، وفيها مع ذلك من فساد المزاج والعقل ، وفتح باب الشهوة ، وما توجبه من الدياثة : مما هى من شر الشراب المسكر ، وإنما حدثت فى الناس بحدوث التتار .

وعلى تناول القليل منها والكثير حــد الشراب: ثمانون ســوطا ، أو أربعون. إذا كان مسلما يعتقد تحريم المسكر ، ويغيب العقل.

وتنازع الفقهاء فى نجاستها ؟ على ثلاثة أقوال: (إحداها): إنها ليست نجسة. (والثانى) أن مائعها نجس، وأن جامدها طاهر. (والثالث) وهو الصحيح أنها نجسة كالخمر، فهذه تشبه العذرة، وذلك يشبه البول، وكلاهما من الخبائث التى حرمها (٢) ورسوله. ومن ظهر منه أكل الحشيشة فهو بمنزلة من ظهر منه شرب الخمر، وشر منه من بعض الوجوه، ويهجر ويعاتب على ذلك، كما يعاقب هذا، للوعيد الوارد فى الخمر، مثل قوله صلى الله عليه وسلم: (لعن الله الخمر، وشاربها، وساقيها، وبائعها ومبتاعها، وحاملها، وآكل ثمنها) (٣) ومثل قوله: (من شرب الخمر لم يقبل الله له صلاة أربعين يوما، فإن تاب تاب الله عليه، فإن عاد وشربها لم يقبل الله له صلاة أربعين يوما، فإن تاب تاب الله عليه، وإن عاد فشربها لم يقبل الله له صلاة أربعين يوما، فإن تاب تاب الله عليه، وإن عاد فشربها فى يقبل الله له صلاة أربعين يوما، فإن تاب تاب الله عليه، وإن عاد فشربها فى عصارة أهل النار) (٣) وقد ثبت عنه فى الصحيح صلى الله عليه وسلم أنه قال : (كل مسكر حرام) (٣) وسئل عن هذه الأشربة وكان قد أوتى جوامع قال كلم فقال صلى الله عليه وسلم: (كل مسكر حرام) (٣)

#### 🚳 الفتوى السابعة ( ۲۱۳ – ۲۱۶ / ۳۴) :

وسئل رحمـه الله تعالى عما يجب على آكل الحشيشة ؟ ومن ادعى أن أكلها جائز حلال مباح ؟

<sup>(</sup>٢) هكذا في النص المطبوع ، وصواب السياق (حرمها الله ورسوله ) .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجها .

أكل هذه الحشيشة الصلبة حرام ، وهي من أخبث الخبائث المحرمة ، وسواء أكل منها قليلا أو كثيراً المسكر منها حرام باتفاق المسلمين ، ومن استحل ذلك فهو كافر يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل كافرا مرتدا ، لا يغسل ، ولا يصلى عليه ، ولا يدفن بين المسلمين . وحكم المرتد شر من حكم الميهودي والنصراني سواء اعتقد أن ذلك يحل للعامة أو للتفاصلة الذين يُرعمون أنها لقمة الفكر والذكر ، وأنها تحرك العزم الساكن إلى أشرف الأماكن وأنهم لذلك يستعملونها .

وقد كان بعض السلف ظن آن الخمر تباح للناصة ، متأولا قدوله تعالى : « ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فيما طعموا إذا ما اتقوا وآمنوا وعملوا الصالحات ، ثم اتقوا وآمنوا ثم اتقوا وأحسنوا » (۱) فلما رفع أمرهم إلى عمر بن الخطاب وتشاور الصحابة فيهم اتفق عمر وعلى وغيرهما من علماء الصحابة رضى الله عنهم على الهمم إن أقروا بالتحريم جلدوا ، وإن أصروا على الاستحلال قتلوا . وهكذا حشيشة العشب من اعتقد تحريمها وتناولها فإنه يجلد الحد ثمانين سوطا ، أو أربعين . هذا هو الصواب . وقد توقف بعض الفقهاء فى الجلد ، لأنه ظن أنها مزيلة للعقل ، غير مسكرة ، كالبنج ونحوه مما يعطى العقل من غير سكر ، فإن جميع ذلك حرام باتفاق المسلمين : إن كان مسكرا . فعيه جلد الخمر ، وان لم يكن مسكرا ففيه التعزير بما دون ذلك . ومن اعتقد حل ذلك كفر وقتل .

والصحيح أن الحشيشة مسكرة كالشراب ، فإن آكليها ينتشون بها ، ويكثرون تناولها ، بخلاف البنج وغيره ، فإنه لا ينشى ، ولا يشتهى . وقاعدة الشريعة أن ما تشتهيه النفوس من المحرمات كالخمر والزنا ففيه الحد وما لا تشتهيه كالميتة ففيه التعزير . ( والحشيشة ) مما يشتهيها آكلوها ، ويمتنعون عن تركها ، ونصوص التحريم في الكتاب والسنة على من

<sup>(</sup>١) جزء من الآية ٩٣ من سورة المائدة .

يتناولها كما يتناول غير ذلك ، وإنما ظهر فى الناس أكلها قريبا من نحــو ظهور التتار ، فإنها خرجت ، وخرج معها سيف التتار .

# 🕲 الفتوى الشامنة ( ۲۱۸ / ۳۲ ) :

وسئل قدس الله روحه عن رجل اعتاد أن يتناول كل ليلة قبل العصر شيئا من المعاجين مدة سنين . فسئل عن ذلك ؟ فقال : أرى فيه أشياء من المنافع : فهل يباح ذلك له أم لا ؟

### فأجــاب:

إن كان ذلك يغيب العقل لم يجز له أكله ، فإن كل ما يغيب العقل يحرم باتفاق المسلمين .

# رابعــآ:

# في صلاة متعاطى الخمر والمخدرات

### 👴 الفتوى التاسعة ( ۲۲۱ ــ ۲۲۴ / ۳۴ ) :

سئل رحمه الله تعالى عن جماعة من المسلمين رجال كهول وشبان ، وهم حجاج مواظبون على أداء م افترض عليهم : من صوم ، وصلاة ، وعبادة . وفيهم كبير القدر معروفون بالثقة والأمانة بين المسلمين فى أقوالهم وأفعالهم ، ليس عليهم شيء من ظواهر السوء والفسوق ، وقد اجتمعت عقولهم وأذهانهم ورأيهم على أكل ( الغبيراء ) وكان قولهم واعتقادهم فيها أنها معصية وسيئة ، غير أنهم مع ذلك يقولون فى اعتقادهم بدليل كتاب الله سبحانه وتعالى : « إن الحسنات يذهبن السيئات » (۱) وذكر أيضاً أنها حرام ، غير أن لهم وردا بالليل ، وتعبدات ، ويزعمون أنها إذا حصلت نشوتها برؤوسهم تأمرهم بتلك العبادة ، ولا تأمرهم بسوء ولا فاحشت ، ونسبوا أنها ليس لها ضرر لأحد من خلق الله تعالى كالزنا وشرب الخمر والسرفة وأنه لا يجب على من أكلها حد من الحدود ، إلا أنها تتعلق بمخالفة أمر بن صادق القول ، وذكر عنهم ذلك ، ووافقهم على أكلها بحكمهم عليه ، وحديثهم صادق القول ، وذكر عنهم ذلك ، ووافقهم على أكلها حد شارب الخمر أم لا ؟ أنه ، واعترف على نفسه بذلك : فهل يجب على آكلها حد شارب الخمر أم لا ؟

### فاجساب:

الحمد لله رب العالمين . نعم يجب على آكالها حد شارب الحمر . وهؤلاء القوم ضلال جهال عصاة لله ولرسوله ، وكفى برجل جهـــلا أن يعرف بأن هذا الفعل محرم ،وأنه معصية لله ولرســوله ، ثم يقــول : إنه تطيب له العبادة ، وتصلح له حاله !!! ويح هذا القائل ؟! أيظن أن الله ســــحانه

<sup>(</sup>١) جزء من الآية ١١٤ من سورة هود .

وتعالى ورسوله صلى الله عليه وسلم حرما على الخلق ما ينفعهم ، ويصلح لهم حالهم ، انعم قد يكون فى الشيء منفعة وفيه مضرة أكثر من منفعت فيحرمه الله سبحانه وتعالى ، لأن المضرة إذا كانت أكثر من المنفعة بقيت الزيادة مضرة محضة ، وصار هذا الرجل كأنه قال لرجل : خذ منى هدا الدرهم واعطنى ديناراً ، فجهله يقول له : هو يعطيك درهما فخذه ، والعقل يقول : إنما يحصل الدرهم فوات الدينار ، وهذا ضرر لا منفعة له ، بل جميع ما حرمه الله ورسوله إن ثبت فيه منفعة ما فلابد أن يكون ضرره أكثر .

فهذه (الحشيشة الملعونة) هي وآكلوها ومستحلوها ، الموجبة لسخط الله وسخط رسوله وسخط عباده المؤمنين ، المعرضة صاحبها لعقوبة الله ، إذا كانت كما يقوله الضالون : من أنها تجمع الهمة ، وتدعو إلى العبادة ، فإنها مشتملة على ضرر في دين المرء وعقله وخلقه وطبعه أضعاف ما فيها من خير ، ولا خير فيها ، ولكن هي تحلل الرطوبات ، فتتصاعد الأبخرة إلى الدماغ ، وتورث خيالات فاسدة ، فيهون على المرء ما يفعله من عبادة ، ويشغله بتلك التخيلات عن إضرار الناس . وهذه رشوة الشيطان يرشو بها المبطلين ليطيعوه فيها ، بمنزلة الفضة القليلة في الدرهم المغشوش ، وكل منفعة تحصل بهذا السبب فإنها تنقلب مضرة في المال ، ولا يبارك لصاحبها فيها ، وإنما هذا نظير السكران بالخمر ، فإنها تطيش عقله حتى يستخو فيها ، وإنما هذا قلير السكران بالخمر ، فإنها تطيش عقله حتى يستخو وهو جاهل ، وإنما أورثته على أقرانه ، فيعتقد الغر أنها أورثته السخاء والشجاعة ، وهو جاهل ، وإنما أورثته عدم العقل . ومن لا عقل له لا يعرف قدر النفس والمال ، فيجود بجهله ، لا عن عقل فيه .

وكذلك هذه الحشيشة المسكرة إذا أضعفت العقل ، وفتحت باب الخيال : تبقى العادة فيها مثل العبادات فى الدين الباطل ، دين النصارى ، فإن الراهب تجده يجتهد فى أنواع العبادة لا يفعله المسلم الحنيف ، فإن دينه باطل ، والباطل خفيف ، ولهذا تجود النفوس فى السماع المحرم والعشرة المحرمة بالأموال وحسن الخلق بما لا تجود به فى الحق ، وما هذا بالذى يسيح تلك المحارم ، أو يدعو المؤمن إلى فعله ، لأن ذلك إنما كان لأن الطبع لما أخذ نصيبه من الحظ المحرم ولم يبال بما بذله عوضا عن ذلك ، وليس

فى هذا منفعة فى دين المرء ولا دنياء ، وإنما ذلك لذة ساعة ، بمنزلة لذة الزانى حال الفعل ، ولذة شفاء الغضب حال القتل ، ولذة الخمر حال النشوة ، ثم إذا صحا من ذلك وجد عمله باطلا ، وذنوبه محيطة به ، وقد نقص عليه عقله ودينه وخلقه .

وأبين هؤلاء الضلال مما تورثه هذه الملعونة من قلة الغيرة ، وزوال الحمية حتى يصير آكلها إما ديوثاً (٢) ، واما مأبونا (٢) ، وإما كلاهما ، وتفسد الأمزجة حتى جعلت خلقا كثيرا مجانين وتجعل الكبد بمنهزلة السفنج ، ومن لم يجن منهم فقد أعلته نقص العقل ، ولو صحا منها فإنه لابد أن يكون في عقله خبل، ثم إن كثيرها يسكر حتى يصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، وهي وان كانت لا توجد قوة نفس صاحبها حتى يضارب ويشاتم ، فكفي بالرجل شرا أنها تصده عن ذكر الله وعن الصلاة إذا سكر منها ، وقليلها وإن لم يسكر فهو بمنزلة قليــل الخمر . ثم إنها تورث من مهانة آكلها ، ودناءة نفسه ، وانتتاح شهوته : ما لا يورنه الخمر . ففيها من المفاسد ما ليس في الخمر ، وإن كان في الخمــر مفســـدة ليست فيها وهي الحدة ، فهي بالتحسريم أولى من الخبر ، لأن ضرر آكل الحشيشة على نفسه أشد من ضرر الخمر ، وضرر شارب الخمر على الناس أشد ، إلا أنه في هذه الأزمان لكثرة أكل الحشيشة صار الضرر الذي منها على الناس أعظم من الخمر ، وإنما حرم الله المحارم لأنها تضر أصحابها وإلا فلو ضرت الناس ولم تضره لم يحرمها ، إذ الحاسد يضره حال المحسود ، ولم يحرم الله اكتساب المعالى لدفع تضرر الحاسد . هذا وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: (كل مسكر خمر ، وكل مسكر حرام ) (٤). وهذه مسكرة ، ولو لم يشسلها لفظ بعينها لكان فيها من المفاسد ما حرمت الخمر لأجلها ، مع أن فيها مفاسد أخر غير مفاسد الخمر توجب تحريمها . والله أعلم .

<sup>(</sup>٢) الديوث: من لا غيرة عنده ولا خجل.

<sup>(</sup>٣) المأبون: المتهم.

<sup>(</sup>٤) سبق تخريجه .

### الفتوى العاشرة (٥ – ٦ /٢٢):

سئل رحمه الله عن رجل يفسق ويشرب الخمر ويصلى الصلوات الخمس ، وقد قال مصلى الله عليه وسلم مر (كل صلاة لم تنه عن الفحشاء والمنكر لم يزدد صاحبها من الله إلا بعدا ) (٥٠) .

### فأجساب:

هذا الحديث ليس بثابت عن النبى صلى الله عليه وسلم ، لكن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر كما ذكر الله فى كتابه . وبكل حال فالصلاة لا تزيد صاحبها بعدا ، بل الذى يصلى خير من الذى لا يصلى . وأقرب إلى الله منه وإن كان فاسقا .

لكن قال ابن عباس: ليس لك من صلاتك إلا ما عقلت منها. وقد قال النبى صلى الله عليه وسلم: ( ان العبد لينصرف من صلاته ولم يكتب له منها إلا نصفها ، إلا ثلثها ، إلا ربعها ، حتى قال: إلا عشرها ) (١) . فإن الصلاة إذا أتى بها كما أمر نهته عن الفحشاء والمنكر ، وإذا لم تنهه دل على تضييعه لحقوقها ، وان كان مطيعا . وقد قال تعالى : « فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة » (٧) . الآية . واضاعتها التفريط فى واجباتها ، وإن كان يصليها ، والله أعلم .

### الفترى الحادية عشر ( ٦٦١ - ٦٦٢ / ١١ ) :

وسئل رحمه الله عن رجل مدمن على المحرمات ، وهو مواظب على الصلوات الخمس ، ويصلى على محمد مائة مرة كل يوم . ويقول : سبحان الله ، والحمد لله ، ولا إله إلا الله كل يوم مائة مرة ، فهل يكفر ذلك بالصلاة والاستغفار ؟

<sup>(</sup>٥) حديث ضعيف ، وقيل موضوع .

<sup>(</sup>٦) رواه أبو داود والنسائي وابن حبان عن عمار بن ياسر ٠

<sup>(</sup>٧) جزء من الآية ٥٩ من سورة مريم .

#### فاحساب:

قال الله تعالى : « فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره » (^) فمن كان مؤمنا وعمل عملا صالحا لوجه الله تعالى ، فإن الله لا يظلمه . بل يثيبه عليه .

وأما ما يفعله من المحرم اليسير فيستحق عليه العقوبة ، ويرجى له من الله التوية . كما قال الله تعالى : « وآخرون اعترفوا بذنوبهم خلطوا عملا صالحاً وآخر سيئاً عسى الله أن يتوب عليهم » (<sup>٩)</sup> وإن مات ولم يتب فهذا أمره إلى الله . هو أعلم بمقدار حسناته وسيئاته . لا يشهد له بجنة ولا نار بخلاف الخوارج والمعتزلة فإنهم يقولون : إنه من فعل كبيرة أحبطت جميع حسناته ، وأهل السنة والجماعة لا يقولون بهذا الاحباط. بل أهل الكبائر معهم حسنات وسيئات ، وأمرهم إلى الله تعالى . وقوله تعالى : « إنما يتقبل الله من المتقين » (١٠) أي من اتقاه في ذلك العمل ، بأن يكون عملا صالبحاً خالصاً لوجه الله تعالى ، وأن يكون موافقا للسنة . كما قال تعمالي : « فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمــل عملا صـــالحا ولا يشرك بعبــادة ربه أحدا » (١١) . وكان عمر بن الخطاب يقول في دعائه : اللهم اجعل عملي كله صالحا واجعله لوجهك خالصا ولاتجعل لأحد فيه شيئاً. وأهل الوعيد [يقولون] (\*) لا يتقبل العمل إلا ممن اتقاه بترك جميع الكبائر . وهذا خلاف ما جاء به الكتاب والسنة فى ( قصة حمار ) الذى كان يشرب المفسر وقال النبي صلى الله عليه وسلم: (إنه يحب الله ورسوله) (١٢) وكما في أحاديث الشفاعة ، واخراج أهل الكبائر من النار حتى يخرج منها من كان فى قلبه مثقال ذرة من إيمان . فقد قال الله تعالى : « فمنهم طالم لنفسه . ومنهم مقتصد . ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله » (١٣) الآية .

<sup>(</sup>A) الآيتان ۷ · ۸ من سورة الزلزلة .

<sup>(</sup>٩) جزء من الآية ١٠٢ من سورة التوبة .

<sup>(</sup>١٠) جزء من الآية ٢٧ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>١١) جزء من الآية ١١٠ من سورة الكهف .

<sup>(</sup>١٢) سبق تخريج الحديث .

<sup>(</sup>١٣) جزء من الآية ٣٢ من سورة فاطر .

<sup>( ﴿</sup> القوس هكذا في النص المطبوع لم يشر المحقق الى مدلوله .

ومع هذا فقد صح عن ألنبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: ( لا يزنى الزانى حين يرنى وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ، ولا يشرب الخسر حين يشربها وهو مؤمن ) (١٤) . وقال: ( من شرب الخسر في الدنيا ولم يتب منها حرمها في الآخرة ) (١٥) وقال: ( لعن الله الخمر ، وعاصرها ، ومعتصرها ، وبائعها ، ومشتريها ، وحاملها ، والمحمولة إليه ، وشاربها ، وساقيم حركل ثمنها ) (١٦) .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱٤) رواه الشيخان واحمد وابو داود والترمذي والنسائي . (۱۵) رواه مالك في (الموطأ) عن عبد الله بن عمر .

١٦١) سبق تخريج الحديث .

### خامساً:

# في صلاة السكران

### 🕒 الفتوى الثانية عشر (٦/ ٢٢):

سئل رحمه الله عن قوله تعالى: « لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى »(١) والرجل إذا شرب الخمر وصلى وهو سكران ، هل تجوز صلاته أم لا ؟ .

#### فأجساب:

صلاة السكران الذي لا يعلم ما يقول لا تجوز باتفاق ، بل ولا يجوز أن يمكن من دخـول المسـجد لهذه الآية وغيرها ، فإن النهى عـن قربان الصلاة ، والله أعلم .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) جزء من الآية ٣} من سورة النساء .

### سادساً:

# في الصلاة خلف الحشاش

## 🕲 الفتوى الثالثة عشر ( ٥٦٦ - ٢٥٩ / ٢٣ ) :

سئل رحمه الله عن رجل استفاض عنه أنه يأكل الحشيشة ، وهو امام . فقال رجل : لا تجوز الصلاة خلفه ، فأنكر عليه رجل وقال : تجوز ، واحتج بقول النبي صلى الله عليه وسلم : « تجوز الصلاة خلف البر والفاجر » (۱) فهذا الذي أنكره مصيب أم مخطىء ؟ وهل يجوز لآكل الحشيشة أن يؤم بالناس ؟ وإذا كان المنكر مصيبا ؟ فما يجب على الذي قام عليه ؟ وهل يجوز للناظر في المكان أن يعزله أم لا ؟

### فأجساب:

لا يجوز أن يولى فى الامامة بالناس من يأكل الحشيشة ، أو يفعل من المنكرات المحرمة ، مع امكان تولية من هو خير منه . كيف و فى الحديث : ( من قلد رجلا عملا على عصابة ، وهو يجد فى تلك العصابة من هو أرضى لله ، فقد خان الله ، وخان رسوله ، وخان المؤمنين ) (٢) وفى حديث آخر : ( اجعلوا أئمتكم خياركم ، فإنهم وفدكم فيما بينكم وبين الله ) .

وفى حديث آخر: (إذا أم الرجل القوم. وفيهم من هو خير منه ، لم يزالوا فى سفال) وقد ثبت فى الصحيح أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: (يؤم القوم اقرأؤهم لكتاب الله. فإن كانوا فى القراءة سواء فأعلمهم بالسنة ، فإن كانوا فى السنة سواء فأقدمهم هجرة ، فإن كانوا فى الهجرة سواء فأقدمهم سنا) (٣) فأمر النبى صلى الله عليه وسلم بتقديم الأفضل

<sup>(</sup>١) حديث ضعيف وقيل موضوع ٠

<sup>(</sup>٢) رواه الحاكم عن ابن عباس من طريق حسين بن قيس عن عكرمة .

<sup>(</sup>٣) رواه الشيخان وابه داود والترمذي والنسائي وأحمد .

بالعلم بالكتاب ، ثم بالسنة ، ثم الأسبق إلى العمل الصالح بنفسه ، ثم بفعل الله تعالى .

وفى سنن أبى داود وغيره: (أن رجلا من الأنصار كان يصلى بقوم إماما فبصق فى القبلة فأمرهم النبى صلى الله عليه وسلم أن يعزلوه عن الإمامة، ولا يصلوا خلفه، فجاء إلى النبى صلى الله عليه وسلم فسأله هل أمرهم بعزله ؟ فقال: نعم، إنك آذيت الله ورسوله) (أ) فإذا كان المرء يعزل لأجل الاساءة فى الصلاة وبصاقه فى القبلة، فكيف المصر على أكل الحشيشة، لاسيما إن كان مستحلا للمسكر منها. كما عليه ه طائفة من الناس، فإن مثل هذا ينبغى أن يستتاب، فإن تاب وإلا قتل، إذ السكر منها حرام بالإجماع، واستحلال ذلك كفر بلا نزاع. وأما احتجاج المعارض بقوله: (تجوز الصلاة خلف كل بر وفاجر) فهذا غلط منه لوجوه:

أحدها: أن هذا الحديث لم يثبت عن النبى صلى الله عليه وسلم ، بل في سنن ابن ماجه عنه: ( لا يؤمن فاجر مؤمنا إلا أن يقهره بسوط أو عصا ) (٥) وفي اسناد الآخر مقال أيضاً .

الثانى : إنه يجوز للمأموم أن يصلى خلف من ولى ، وإن كان تولية ذلك المولى لا تجوز ، فليس للناس أن يولوا عليهم الفساق ، وإن كان قد ينفذ حكمه ، أو تصح الصلاة خلفه .

الثالث: ان الأئمة متفقون على كراهة المسلاة خلف الفاسس ، لكن اختلفوا فى صحتها: فقيل لا تصح . كتول مالك ، وأحمد فى إحدى الروايتين عنهما . وقيل : بل تصح ، كقول أبى حنيفة ، والشافعي ، والرواية الأخرى عنهما ، ولم يتنازعوا أنه لا ينبغى توليته .

الرابع: أنه لا خلاف بين المسلمين في وجوب الانكار على هؤلاء الفساق ، الذين يسكرون من الحشيشة ، بل الذي عليه جمهور الأئمة أن

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود وأبن حبان عن السائب بن خلاد .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجه

قليلها وكثيرها حرام ، بل الصواب أن آكلها يحد ، وأنها نجسة ، فإذا كان آكلها لم يغسل منها فمه كانت صلاته باطلة ، ولو غسل فمه منها أيضا فهى خمر . وفى الحديث ( من شرب الخمر لم تقبل منه صلاة أربعين يوما ، فإن تاب تاب الله عليه ، فإن عاد فشربها لم تقبل له صلاة أربعين يوما ، فإن تاب تاب الله عليه ، فإن عاد فشربها فى \_ الثالثة أو الرابعة \_ كان حقا على الله أن يسقيه من طينة الخبال : قيل : يا رسول الله ! وما طينة الخبال ؟ قال : عصارة أهل النار ) (١) . وإذا كانت صلاته تارة باطلة وتارة غير مقبولة ، فإنه يجب الإنكار عليه باتفاق المسلمين ، فمن لم ينكر عليه كان عاصيا لله ورسوله .

ومن منع المنكر عليه فقد حاد الله ورسوله ، ففي سنن أبي داود عسن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: (من حالت شفاعته دون حد من حدود الله ، فقد ضاد الله في أمره ، ومن قال في مؤمن ما ليس فيه ، حبس في ردغة الخبال حتى يخرج مما قال ، ومن خاصم في باطل وهو يعلم لم يزل في سخط الله حتى ينزع ) (٧) فالمخاصسون [ عنه مخاصمون ] (٨) في باطل ، وهم في سخط الله ، والحائلون ذلك الإنكار عليه مضادون لله في أمره ، وكل من علم حاله ولم ينكر عليه بحسد قدرته فهو عاص لله ورسوله ، والله أعلم



<sup>(</sup>١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٧) رواه ابو داود في سننه ، وأحمد ، والحاكم وصححه .

<sup>(</sup>A) القوس هكذا في النص المطبوع لم يشر المحقق الى دلالته ، ويرجع ان ما بداخله كان بياضا في الأصل فاستكماه المحقق من عنده .

# سابعاً:

# في الاصرار مع ترك الصلاة

## ● الفتوى الرابعة عشر (٢١٦ / ٣٤):

سئل رحمه الله تعالى عن المداومة على شرب الخمر ، وترك الصلاة ، وما حكمه فى الاصرار على ذلك ؟

#### فأحساب:

الحمد لله . أما (شارب الخمر) فيجب باتفاق الأئمة أن يجلد الحد إذا ثبت ذلك عليه ، وحده أربعون جلدة ، أو ثمانون جلدة . فإن جلده ثمانين جاز باتفاق الأئمة ، وان اقتصر على الأربعين ففى الإجزاء نزاع مشهور . فمذهب أبى حنيفة ومالك وأحمد فى احدى الروايتين أنه يجب الشمانون ، ومذهب الشافعى وأحمد فى الرواية الأخرى عنه أن الأربعين الثانية تعزير يرجع فيها إلى اجتهاد الامام ، فإن احتاج إلى ذلك لكثرة الشرب أو إصرار الشارب ونحو ذلك فعل ، وقد كان عمر بن الخطاب يعزر بكتر من ذلك ، كما روى عنه أنه كان ينفى الشارب عن بلده ، ويمثل به بحلق رأسه .

وقد روى من وجوه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: (من شرب الخمر فاجلدوه، ثم إن شربها فاجلدوه، ثم إن شربها فاجلدوه، ثم إن شربها في الثالثة، أو الرابعة: فاقتلوه) (١) فأمر بقتل الشارب في الثالثة أو الرابعة . وأكثر العلماء لا يوجبون القتل، بل يجعلون هذا الحديث منسوخا، وهو المشهور من مذاهب الأئمة . وطائفة يقولون: إذا لم ينتهوا عن الشرب إلا بالقتل جاز ذلك، كما في حديث آخر في السنن أنه نهاهم عن

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي والحاكم والنسائي .

أنواع من الأشربة قال: ( فإن لم يدعوا ذلك فاقتلوهم ) (٢). والحق ما تقدم. وقد ثبت في الصحيح أن رجلا كان يدعى ( حمارا ) ، وهو كان يشرب الخمر ، فكان كلما شرب جلده النبي صلى الله عليه وسلم ، فلعنه رجل ، فقال: لعنه الله ، ما أكثر ما يؤتى به إلى النبي صلى الله عليه وسلم ؟! فقال: ( لا تلعنه ، فإنه يحب الله ورسوله ) (٢) وهذا يقتضى أنه جلد مع كثرة شربه.

وأما ( تارك الصلاة ) فإنه يستحق العقوبة باتفاق الأئمة ، وأكثرهم حمالك والشافعي وأحمد \_ يقولون : إنه يستتاب ، فإن تاب وإلا قتل . وهل يقتل كافرا مرتدا ، أو فاسقا كغيره من أصحاب الكبائر ؟ على القولين . فإذا لم تكن إقامة الحد على مثل هذا فإنه يعمل معه الممكن : فيهجر : ويوبخ حتى يفعل المفروض ويترك المحظور ، ولا يكون ممن قال الله فيه : « فخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيا » (٤) . مع أن اضاعتها تأخيرها عن وقتها ، فكيف بتاركها ؟!

\* \* \*

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٤) جزء من الآية ٩٩ من سورة مريم .

### ثامنـــآ:

# حديث في قتل الشارب المر

## 🔵 الفتوى الخامسة عشر ( ۲۱۹ / ۳۲ ):

سئل رحمه الله عن قوله صلى الله عليه وسلم : ( من شرب الخمر فاجلدوه ، فإن عاد فاقتلوه ) ، هل لهذا الحديث أصل ؟ ومن رواه ؟

### فاجساب:

نعم له أصل وهـو مروى من وجوه متعـددة ، وهو ثابت عند أهـل الحديث ، لكن أكثر العلماء يقولون : هو منسوخ . وتنازعوا فى ناسخه ؟ على عدة أقاويل . ومنهم من يقول : بل حكمه باق . وقيل : بل الوجوب منسوخ ، والجواز باق . وقد رواه أحمد ، والترمذى (١) ، وغيرهما ولا أعلم أحدا قدح فيه . والله أعلم .



<sup>(</sup>۱) هو محمد بن عيسى الترمذى ( ۲.۹ ـ ۲۷۹ هـ) ( ۸۲۱ ـ ۸۹۲ م ) المام ومحدث . كان كثير الترحال فى طلب الحديث ، ومن أشهر كتبه ( الجامع الصحيح ) أو ( السنن ) . كان عالما ومحققاً ومن كتب أيضا ( العلل ) و ( الشمائل النبوية ) .

### تاسيعاً:

# أيهما أعظم: الخمر أم الزنا ؟

### الفتوى السادسة عشر ( ۱۵۸ - ۱۲۰ / ۱۱ ):

سئل رحمه الله عن شرب الخمر ، وفعل الفاحشة ، أيهما أعظم إثما عند الله ؟ أم هما مستويان ؟ وما هي الكبائر التي قال عز وجل فيها : « أن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم . وندخلكم مدخلا كريماً » (١) ؟ فما هي هذه الكبائر ؟ ، وما هي السيئات ؟

### فاجساب:

الحمد لله (الكبائر) هي ما فيها حد في الدنيا ، أو في الآخرة: كالزنا ، والسرقة ، والقذف التي فيها حدود في الدنيا . وكالذنوب التي فيها حدود في الآخرة ، وهو الوعيد الخاص ، مثل الذنب الذي فيه غضب الله ، ولعنته ، أو جهنم ومنع الجنة ، كالسحر ، واليمين الغموس ، والفرار من الزحف ، وعقوق الوالدين ، وشهادة الزور ، وشرب الخمر ، ونحو ذلك . هكذا روى عن ابن عباس ، وسعفيان بن عيينه ، وأحمد بن حنبل وغيرهم من العلماء . قال تعالى : « ان تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه نكفر عنكم سيئاتكم وندخلكم مدخلا كريماً » (١) وقال تعالى : « والذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش إلا اللمم إن ربك واسع المغفرة » (٢) . وقال تعالى : « والذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش وإذا ما غضبوا هم يغفرون » (٣) وقال يعالى : « وقالوا ما لهذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة » ؟! (١)

<sup>(1)</sup> الآية ٣١ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية ٣٢ من سورة النجم .

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٧ من سورة الشورى .

<sup>(</sup>٤) جزء من الآية ٩ من سورة الكهف ، وصواب اوله : ( ويقولون ياويلتنا ما لهذا الكتاب ) .

وقال تعالى: « وكل صغير وكبير مستطر » (٥٠) .

و (أكبر الكبائر) الإشراك بالله ، ثم قتل النفس ، ثم الزنا . كما قال تعالى : « والذين لا يدعون مع الله إلها آخر . ولا يقتلون النفس التي حرم الله إلا بالحق . ولا يزنون » (١) الآية . والزنا أعظم من شرب الخمر ، إذا استويا في القدر . مثل أن يزني مرة ، ويشرب الخمر مرة ، فأما إذا قدر أن رجلا زنا مرة ، وآخر مدمن على شرب الخمر ، فهذا قد يكون أعظم من ذاك . كما أنه لو زنا مرة وتاب كان خيرا من المصر على شرب الخمر . وكذلك شارب الخمر إذا دعا غيره فيكون عليه إثم شربه وعليه قسط من إثم الذين دعاهم إلى الشرب . وكذلك إذا اقترن بالشرب سماع المزامير ، والشرب على بعض الصور المحرمة ، ونحو ذلك فهذا مما يتعلظ فيه الشرب .

والذنب يتغلظ بتكراره ، وبالإصرار عليه ، وبما يقترن به من سيئات أخر . وكذلك لو قدرنا أن الزانى زنا وهو خائف من الله ، وجل من عذابه ، والشارب لاهيا غافلا لا يراقب الله . كان ذنبه أعظم من هذا الوجه . فقد يقترن بالذنوب ما يخففها ، وقد يقترن بها ما يغلظها . كما أن الحسنات قد يقترن بها ما يعظمها ، وقد يقترن بها ما يصغرها . فكما أن الحسنات أجناس متفاضلة ، وقد يكون المفضول في كثير من المواضع أفضل مما جنسه فاضل . فكذلك السيئات .

فالصلاة أفضل من القراءة ، والقراءة أفضل من الذكر ، والذكر أفضل من الدعاء ، مع أن القراءة والذكر والدعاء بعد الفجر وبعد العصر أفضل من تحرى صلاة التطوع فى ذلك ، وكذلك التسبيح فى الركوع والسجود أفضل من قراءة القرآن فيه ، وقد يكون بعض الناس انتفاعه بالذكر والدعاء أعظم من انتفاعه بالقراءة ، فيكون أفضل فى حقه . فهكذا السيئات . وإن

<sup>(</sup>٥) الآية ٥٣ من سورة القمر.

<sup>(</sup>٦) جزء من الآية ٦٨ من سورة الف قان .

كان القتل أعظم من الزنا ، والزنا أعظم من الشرب . فقد يقترن بالشرب من المغلظات ما يصير به أغلظ من بعض ضرر الزنا .

وإذا عرف أن الحسنات والسيئات تتفاضل بالأجناس تارة ، وتتفاضل بأحوال أخرى تعرض لها : تبين أن هذا قد يكون أعظم من هذا ، وهذا أعظم من هذا . والعبد قد يأتى بالحسنة بنية وصدق وإخلاص تكون أعظم من اضعافها . كما فى حديث صاحب البطاقة الذى رجحت بطاقته التى فيها : (لا إله إلا الله ) بالسجلات التى فيها ذنوبه . وكما فى حديث البغى التى سقت كلبا بموقها (٧) ، فغفر الله لها . وكذلك فى السيئات . والله أعلم .

\* \* \*

<sup>(</sup>٧) الموق: خف غليظ يلبس في القدم فوق الخف الخفيف.

# عاشرا:

# شرب الغمر لا يخرج عن الاسلام

## الفتوى السابعة عشر ( ٩٠ - ٩١ / ٣٥ ) :

#### فاجساب:

الحمد لله . إن كانوا إنما يغيرون على الكفار المحاربين ، فإنما الأعمال بالنيات . وقد قالوا : يا رسول الله ! الرجل يقاتل شجاعة ، ويقاتل حمية ، ويقاتل رياء ، فأى ذلك فى سبيل الله ؟ فقال : ( من قاتل لتكون كلمة الله هى العليا فهو فى سبيل الله ) (۱) فقد كان أحدهم لا يقصد إلا أخذ المال ، وإنفاقه فى المعاصى : فهؤلاء فساق مستحقون للوعيد . وان كان مقصودهم أن تكون كلمة الله هى العليا ، ويكون الدين لله ؛ فهؤلاء مجاهدون ، لكن إذا كانت لهم كبائر كان لهم حسنات وسيئات . وأما إن كانوا يغيرون على المسلمين الذين هناك : فهؤلاء مفسدون فى الأرض ، محاربون لله ورسوله ، المسلمين الذين هناك : فهؤلاء مفسدون فى الأرض ، محاربون لله ورسوله ، مستحقون للعقوبة البليغة فى الدنيا والآخرة . والله أعلم .



<sup>(</sup>١) متفق عليه .

<sup>(%)</sup> هكذا وجدت في النص المطبوع ، وصحتها ( ويكسبون )

# حادی عشر:

# في الصلاة على شارب الخمر

# 🚷 الفتوى انشامنة عشر ( ٢٨٥- ٢٨٧ / ٢٤ ، -

سئل رحمه الله عن الصلاة على الميت الذي كان لا يصلى ، هل لأحد فيها أجر أم لا ؟ هل عليه إنم إذا تركها ، مع علمه إنه كان لا يصلى ؟ وكذلك الذي يشرب الخمر ، وما كان يصلى ، هل يجوز لمن كان يعلم حاله أن يصلى عليه أم لا ؟ .

#### فأحساب:

أما من كان مظهرا للإسلام فإنه تجرى عليه أحكام الإسلام الظاهرة: من المناكحة والموارثة، وتغسيله، والصلاة عليه، ودفنه فى مقابر المسلمين، ونحو ذلك، لكن من علم منه النفاق والزندقة فإنه لا يجوز لمن علم ذلك منه الصلاة عليه. وإن كان مظهرا الإسلام فإن الله نهى نبيه عن الصلاة على المنافقين: فقال: «ولا تصل على أحد منهم مات أبدا، ولا تقم على قبره، إنهم كفروا بالله ورسوله، وماتوا وهم فاسقون» (١) وقال: «سواء عليهم أستغفرت لهم أم لم تستغفر لهم لن يغفر الله لهم» (٢).

وأما من كان مظهرا للفسق مع ما فيه من الإيمان كأهل الكبائر ، فهؤلاء لابد أن يصلى عليهم بعض المسلمين . ومن امتنع عن الصلاة على أحدهم زجرا لأمثاله عن مثل ما فعله ، كما امتنع النبى صلى الله عليه وسلم عن الصلاة على قاتل نفسه ، وعلى الغال (٦) ، وعلى المدين الذي لا وفاء له ، وكما كان كثير من السلف يمتنعون من الصلاة على أهل البدع \_ كان عمله بهذه السنة حسنا . وقد قال لجندب بن عبد الله البجلى ابنه (١) . انى لم أنم

<sup>(</sup>١) الآية ٨٤ من سورة التوبة .

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية ٦ من سورة المنافقون .

<sup>(</sup>٣) الخائن في المفنم وغيره .

<sup>(</sup>٤) هو سمرة بن جندب ، ستأتى ترجمته ، انظر صفحة ١٣١

البارحة بشما (٤) ، فقال : أما أنك لو مت لم أصل عليك . كأنه يقول : فتلت نفسك بكثرة الأكل . وهذا من جنس هجر المظهرين للكبائر حتى يتوبوا ، فإذا كان فى ذلك مثل هذه المصلحة الراجحة كان ذلك حسنا ، ومن صلى على أحدهم \_ يرجو لهم رحمة الله ولم يكن فى امتناعه مصلحة راجحة ، كان ذلك حسنا ، ولو امتنع فى الظاهر ودعا له فى الباطن ليجمع بين المصلحتين كان تحصيل المصلحتين أولى من تفويت إحداهما .

وكل من لم يعلم منه النفاق وهو مسلم يجوز الاستغفار له ، والصلاة عليه ، بل يشرع ذلك ، ويؤمر به . كما قال تعالى : « واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات » (٥) وكل من أظهر الكبائر فإنه تسوغ عقوبته بالهجر وغيره ، حتى ممن فى هجره مصلحة له راجحة فتحصل المصالح الشرعية فى ذلك بحسب الإمكان ، والله أعلم .



<sup>↔</sup> البشم: الأكل حتى التخمة ،

<sup>(</sup>٥) جزء من الآية ١٩ من سورة محمد .

# ثانی عشر:

# في السيلام على شارب الخمر

### ● الفتوى التاسعة عشر ( ٢١٧ ــ ٢١٨ / ٢٨ ):

سئل رحمه الله عن شارب الخمر هل يسلم عليه ؟ وهل إذا سلم رد عليه ؟ وهل تشيع بازته ؟ وهل يكفر إذا شك في تحريمها ؟ .

#### فاجساب:

الحمد لله. من فعل شيئاً من المنكرات ، كالفواحش ، والخمر ، والعدوان وغير ذلك ، فإنه يجب الإنكار عليه بحسب القدرة ، كما قال النبى صلى الله عليه وسلم : (من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان ) (١) فإن كان الرجل متسترا بذلك ، وليس معلنا له انكر عليه سرا وستر عليه ، كما قال النبى صلى الله عليه وسلم : (من ستر عبدا ستره الله في الدنيا والآخرة ) (٢) إلا ان يتعدى ضرره ، والمتعدى لابد من كف عدوانه ، وإذا نهاه المرء سرا فلم ينته فعل ما ينكف به من هجر وغيره ، إذا كان ذلك أنفع في الدين .

وأما إذا أظهر الرجل المنكرات ، وجب الانكار عليه علانية ، ولم يبق له غيبة ، ووجب أن يعاقب علانية بما يردعه عن ذلك من هجر وغيره ، فلا يسلم عليه ، ولا يرد عليه السلام ، إذا كان الفاعل لذلك متمكنا من ذلك من غير مفسدة راجعة .

وينبغى لأهل الخير والدين أن يهجروه ميتا ، كما هجروه حيا ، إذا كان فى ذلك كف لأمثاله من المجرمين ، فيتركون تشييع جنازته ، كما ترك النبى صلى الله عليه وسلم الصلاة على غير واحد من أهل الجرائم ، وكما قيل

<sup>(</sup>١) رؤاه مسلم من حدیث ابی سعید .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه .

لسعرة بن جندب (٣): ان ابنك مات البارحة (٤) فقال: لو مات لم أصل عليه: يعنى لأنه أعان على قتل نفسه ، فيكون كقاتل نفسه ، وقد ترك النبى صلى الله عليه وسلم الصلاة على قاتل نفسه . وكذلك هجر الصحابة الثلاثة الذين ظهر ذنبهم فى ترك الجهاد الواجب حتى تاب الله عليهم فإذا اظهر التوبة أظهر له الخين .

وأما من أنكر تحريم شيء من المحرمات المتسواترة ، كالخمسر والميتة والفواحش ، أوشك في تحريمه ، فإنه يستناب ويعريّف التحريم ، فإن تاب وإلا قثل ، وكان مرتدا عن دين الإسلام ، ولم يصل عليه ، ولم يدفن بين المسلمين .

\* \* \*

<sup>(</sup>٣) هو سمرة بن جندب بن هلال الفزارى : صحابى ، من القادة ، نشأ في المدينة . وكان زياد يستخلفه على البصرة أحيانا ، وله رواية عن النبى صلى الله عليه وسلم توفى سنة ستين بعد الهجرة .

<sup>(</sup>٤) يقصدون كاد يموت بالأمس من كثرة الأكل .

# ثالث عشر:

# في حضور مجالس الشراب

### 🔵 الفتوى العشرون ( ۲۱۹ – ۲۲۲ / ۲۸ ) :

سئل رحمه 'أه عن قوله صلى الله عليه وسلم: ( لا غيبة لفاسق) (۱) وما حد الفسق ؟ ورجى شاجر رجلين : احدهما شارب خمر ، أو جليس فى الشرب ، أو آكل حسرام ، أو حاضر الرقص ، أو السسّماع للدف ، أو الشبابة (۲) : فهل على من لم يسلم عليه إثم ؟

## فاجساب:

أما الحديث فليس هو من كلام النبى صلى الله عليه وسلم ، ولكنه مأثور عن الحسن البصرى ، أنه قال : أترغبون عن ذكر الفاجر ؟ اذكروه بما فيه يحذره الناس . وفى حديث آخر : من ألقى جلباب الحياء فلا غيبة له وهذان النوعان يجوز فيهما الغيبة بلا نزاع بين العلماء .

أحدهما: أن يكون الرجل مظهرا للفجور ، مشل الظلم والفواحش والبدع المخالفة للسنة ، فإذا اظهر المنكر وجب الإنكار عليه بحسب القدرة ، كما قال النبى صلى الله عليه وسلم: ( من رأى منكم منكراً فليغيره بيده فإن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان ) وأن لم يستطع فبقلبه ، وذلك أضعف الإيمان ) رواه مسلم . وفي المسند والسنن عن أبى بكر الصديق رضى الله عنه أنه قال : أيها الناس انكم تقرأون القرآن وتقرأون هذه الآية وتضعونها على غير مواضعها « يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتديتم » (٣) وإنى سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ( إن

<sup>(</sup>١) ليست بحديث .

<sup>(</sup>٢) الشبابة : المفتون بذكر اللهو والفزل .

<sup>(</sup>٣) جزء من الآية ١٠٥ من سورة المائدة .

الناس إذا رأوا المنكر ولم يغيروه أوشكوا أن يعمهم الله بعقاب منه) (1) . فمن أظهر المنكر وجب عليه الانكار ، وان يهجر ويذم على ذلك . فهذا معنى قولهم : من ألقى جلباب الحياء فلا غيبة له . بخلاف من كان مستترا بذنبه مستخفيا ، فإن هذا يستر عليه ، لكى ينصح سرا ، ويهجره من عرف حاله حتى يتوب ، ويذكر أمره على وجه النصيحة .

النوع الثانى: ان يستشار الرجل فى مناكحته ومعاملته أو استشهاده ، ويعلم أنه لا يصلح لذلك ، فينصحه مستشاره ببيان حاله ، كما ثبت فى الصحيح أن النبى صلى الله عليه وسلم قالت له فاطمة بنت قيس (°): قد خطبنى أبو جهم (۱) ومعاوية (۷) ، فقال لها: (أما أبو جهم فرجل ضراب للنساء ، وأما معاوية فصعلوك لا مال له ) (۸) فبين النبى صلى الله عليه وسلم حال الخاطبين للمرأة . فهذه حجة لقول الحسن : آترغبون عن ذكر الفاجر! اذكروه بما فيه يحذره الناس ، فإن النصح فى الدين أعظم من النصح فى الدنيا ، فإذا كان النبى صلى الله عليه وسلم نصح المرأة فى دنياها ، فالدنيا ، فإذا كان النبى صلى الله عليه وسلم نصح المرأة فى دنياها ، فالدين أعظم .

وإذا كان الرجل يترك الصلوات ، ويرتكب المنكرات ، وقد عاشره من يخاف أن يفسد دينه : بين أمره له لتتقى معاشرته . وإذا كان مبتدعا يدعو إلى عقائد تخالف الكتاب والسنة ، أو يسلك طريقا يخالف الكتاب والسنة ، ويخاف أن يضل الرجل الناس بذلك : بين أمره للناس ليتقوا ضلاله ويعلموا

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وأحمد .

<sup>(</sup>٥) هى فاطمة بنت قيس بن خالد القرشية الفهرية: اخت الضحاك ابن قيس الأمير: صحابية ، من أوائل المهاجرات ، لها رواية للحديث . اجتمع فى ببتها اصحاب الشورى عند قتل عمر ، ماتت حوالى الخمسين بعد الهجرة .

<sup>(</sup>٦) هو أبو جهم : عامر بن حذيفة بن غانم ، من قريش من بنى عدى بن كعب : اسلم يوم فتح مكة ، وهو أحد الأربعة الذين دفنوا عثمان ، واشترك في بناء الكعبة مرتين . عمر طويلا ومات في حوالي السبعين بعد الهجرة .

<sup>(</sup>٧) معاوية بن أبى سفيان : سبقت ترجمته .

<sup>(</sup>٨) رواه مسلم ، وهو عند أبي داود والترمذي والنسائي ومالك وأحمد.

حاله. وهذا كله يجب أن يكون على وجه النصح وابتغاء وجه الله تعالى ، لا لهوى الشخص مع الإنسان: مثل أن يكون بينهما عداوة دنيوية ، أو تحاسد ، أو تباغض ، أو تنازع على الرئاسة ، فيتكلم بمساويه مظهراً للنصح ، وقصده في الباطن الغض من الشخص واستفاؤه منه ، فهذا مسن عمل الشيطان و (إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرىء ما نوى) (٩) . بل يكون الناصح قصده أن الله يصلح ذلك الشخص ، وأن يكفى المسلمين ضرره في دينهم ودنياهم ، ويسلك في هذا المقصود أيسر الطرق التي تمكنه .

ولا يجوز لأحد أن يحضر مجالس المنكر باختياره لغير ضرورة كما في الحديث إنه قال: (من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يجلس على مائدة يشرب عليها الخمر) (١٠) ورفع لعمر بن عبد العنزيز قوم يشربون الخمر فأمر بجلدهم ، فقيل له : إن فيهم صائما . فقال : ابدأوا به ، أما سمعتم الله يقول : (وقد نزل عليكم في الكتاب أن إذا سمعتم آيات الله يكفر بها ويستهزأ بها فلا تقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره ، انكم إذا مثلهم ) (١١) ؟ ! بين عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه أن الله جعل حاضر المنكر كفاعله . ولهذا قال العلماء : إذا دعا إلى وليمة فيها منكر كالخمر والزمر لم يجز حضورها ، وذلك أن الله تعالى قد أمرنا بانكار المنكر بحسب الامكان ، فمن حضر باختياره ولم ينكره ، فقد عصى الله ورسوله بترك ما أمر به ، من بعض إنكاره والنهى عنه . وإذا كان كذلك ، فهذا الذى يحضر مجالس الخمر باختياره من غير ضرورة ، ولا ينكر المنكر كما أمره يحشر مجالس الخمر باختياره من غير ضرورة ، ولا ينكر المنكر كما أمره هو شريك الفساق في فسقهم فليلحق بهم .

\* \* \*

 <sup>(</sup>٩) رواه الشيخان ومالك وغيرهم من حديث عمر .
 (١) رواه احمد ومعناه عند الترمذي .

<sup>(11)</sup> جزء من الآية ١٤٠ من سورة النساء .

# رابع عشر:

# في شارب الخمر بالتاويل

الفتوى الواحدة والعشرون ( ١٣٤ - ١٣٥ / ٣٢ ) :
 سئل رحمه الله عن بنت الزنا : هل تزوج بأبيها ؟

### فأجساب:

الحمد لله . مذهب الجمهور من العلماء أنه لا يجوز التزويج بها ، وهو الصواب المقطوع به ، حتى تنازع الجمهور : هل يقتل من فعل ذلك ؟ على قولين . والمنقول عن أحمد : أنه يقتل من فعل ذلك . فقد قال : هذا إذا لم يكن متأولا . وأما ( المتأول ) فلا يقتل ، وان كان مخطئا . وقد يقال . هذا مطلقا ، كما قاله الجمهور : إنه يجلد من شرب النبيذ المختلف فيه متأولا ، وإن كان مع ذلك لا يفسق عند الشافعي وأحمد في إحدى الروايتين، وفسقه مالك وأحمد في الرواية الأخرى . والصحيح : أن المتأول المعذور لا يفسق ، بل ولا يأثم . وأحمد لم يبلغه أن في هذه المسألة خلافا ، فإن الخلاف فيها إنما ظهر في زمنه لم يظهر في زمن السلف ، فلهذا لم يعرفه .



## خامس عشر:

# في شرب القليـــل

## الفتوى الثانية والعشرون (١٩٣ - ١٩٦ / ٣٤):

سئل رحمه الله هل يجوز شرب قليل ما أسكر كثيره من غير خسر العنب: كالصرماء ، والقمز ، والمزر ؟ أولا يحرم إلا القدح الأخير ؟

#### فأجساب:

الحمد لله . قد ثبت فى الصحيحين عن أبى موسى قال : قلت يا رسول الله ! افتنا فى شرايين كنا نصنعهما باليمن ( البتع ) وهو العسل ينبذ حتى يشتد . و ( المزر ) وهو من الذرة ينبذ حتى يشتد ، قال : وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أعطى جوامع الكلم ، فقال : ( كل مسكر حرام ) (١) وعن عائشة قالت : سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ( البتع ) وهو نييذ العسل ، وكان أهل اليمن يشربونه ، فقال : ( كل شراب أسكر فهو حرام ) (١) وفى صحيح مسلم عن جابر أن رجلا من اليمن سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شراب يشربونه بأرضهم من الذرة ، يقال له : ( المزر ) فقال : ( أمسكر هو ؟ ) قال : نعم . فقال : ( كل مسكر حرام ، ان على الله عهدا لمن يشرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال ) قالوا : ان على الله عهدا لمن يشرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال ) قالوا : النار ) (١) والمسكر أن يسقيه من طينة الخبال ) قالوا : النار ) (١) والمسكر أن يسقيه من طينة الخبال ) قالوا النار ) (١) .

ففى هذه الأحاديث الصحيحة أن النبى صلى الله عليه وسلم سئل عن أشربة من غير العنب كالمزر وغيره فأجابهم بكلمة جامعة ، وقاعدة عامة ، إن كل مسكر حرام) وهذا يبين أنه أراد كل شراب كان جنسه مسكرا حرام سواء سكر منه أو لم يسكر ، كما فى خمر العنب . ولو أراد بالمسكر القدح الأخير فقط لم يكن الشراب كله حراما ، ولكان بين لهم ، فيقول اشربوا

<sup>(</sup>١) الأحاديث سبق تخريجها .

منه ولا تسكروا . ولأنه سألهم عن المزر (أمسكر هو ؟) فقالوا : نعم فقال (كل مسكر حرام) فلما سألهم (أمسكر هو ؟) إنما أراد يسكر كثير، كما يقال : الخبز يشبع ، والماء يروى ، وإنما يحصل الرى والشبع بالكثير منه لا بالقليل . كذلك المسكر إنما يحصل السكر بالكثير منه ، فلما قالو له : هو مسكر . قال : (كل مسكر حرام) فبين أنه أراد بالمسكر كما يراد بالمشبع والمروى ونحوهما ، ولم يرد آخر قدح ، وفى صحيح مسلم عن بالمشبع والمروى ونحوهما ، ولم يرد آخر قدح ، وفى صحيح مسلم عن عبد الله بن عمر عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : (كل مسكر خمر ، وكل خمر حرام) ومن تأوله على القدح وكل خمر حرام) (٢) وفي لفظ : (كل مسكر حرام) ومن تأوله على القدح حراما .

وفي السنن عن النعمان بن بشير (٦). قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (إن من العنطة خمرا ، ومن الشعير خمرا ، ومن الزبيب خمرا ، ومن العسل خمرا ) (٢) وفي الصحيح أن عمر بن الخطاب قال على منبر النبي صلى الله عليه وسلم : أما بعد أيها الناس إنه نزل تحريم الخمر ، وهي من خمسة أشياء : من العنب ، والتمر ، والعسل ، والعنظة ، والشعير ، والخمر ما خامر العقل والأحاديث في هذا الباب كثيرة عن النبي صلى الله بعليه وسلم تبين أن الخمر التي حرمها اسم لكل مسكر ، سواء كان من العسل ، أو التمر ، أو العنظة ، أو الشعير ، أو لبن الخيل ، أو غير ذلك . وفي السنن عن عائشة ، قالت : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (كل مسكر حرام ، وما أسكر الفرق منه فملىء الكف منه حسرام ) (٢) قال الترمذي حديث حسن ، وقد روى أهل السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم : ( ما أسكر كثيره فقليله حرام ) (٢) من حديث جابر (٦) ، وابن عمر (٦) وعمرو بن شعيب (٦) ، عن أبيه ، عن جده ، وغيرهم ، وصححه والنابعين ، وأئمة الأمصار ، والآثار .

<sup>(</sup>٢) الأحاديث: سبق تخريجها.

<sup>(</sup>٣) الاعلام: سبقت ترجمتها

ولكن بعض علماء المسلمين سمعوا أن النبى صلى الله عليه وسلم رخص فى النبيذ ، وأن الصحابة كانوا يشربون النبيذ : فظنوا أنه المسكر ، وليس كذلك ، بل النبيذ الذى شربه النبى صلى الله عليه وسلم والصحابة هو أنهم كانوا ينبذون التمر أو الزبيب أو نحو ذلك فى الماء حتى يحلو ، فيشربه أول يوم ، وثانى يوم ، وثالث يوم ، ولا يشربه بعد ثلاث ، لئلا تكون الشدة قد بدت فيه ، وإذا اشتد قبل ذلك لم يشرب . وقد روى أهل السنن عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : (ليشربن ناس من أمتى الخمر يسمونها النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : (ليشربن ناس من أمتى الخمر يسمونها وهذا يتناول من شرب هذه الأشربة التى يسمونها الصرما وغير ذلك ، الأمر فى ذلك واضح ، فإن خمر العنب قد أجمع المسلمون على تحريم قليلها وكثيرها، ولا فرق فى الحس ولا العقل بين خمر العنب والتمر والزبيب والعسل ، فإن هذا يوقع العداوة والبغضاء ، وهذا يوقع العداوة والبغضاء .

والله سبحانه قد أمر بالعدل والاعتبار ، وهذا هو (القياس الشرعى) وهو التسوية بين المتماثلين ، فلا يفرق الله ورسوله بين شراب مسكر وشراب مسكر فيبيح قليل هذا ، بل يسوى بينهما وإذا كان قدحرم القليل من إحداهما حرم القليل منهما ، فإن القليل يدعو إلى الكثير ، وإنه سبحانه أمر باجتناب الخمر ، ولهذا يؤمر باراقتها ، ويحرم اقتناؤها ، وحكم بنجاستها ، وأمر بجلد شاربها ، كل ذلك حسما لمادة الفساد ، فكيف يبيح القليل من الأشربة المسكرة !! والله اعلم .

## الفتوى الثالثة والعشرون ( ٢٠١ - ٢٠٤ / ٣٤):

وسئل رحمه الله عمن قال: إن خمر العنب والحشيشة يجوز بعضه إذا لم يسكر فى مذهب الإمام أبى حنيفة: فهل هو صادق فى هذه الصورة ؟ أم كاذب فى نقله ؟ ومن استحل ذلك: هل يكفر، أم لا، وذكر أن قليل

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري وابو داود واحمد وابن ماجه .

المزر يجوز شربه فهل حكمه حكم خمر العنب فى مذهب الإمام أبى حنيفة ؟ أم له حكم آخر كما ادعاه هذا الرجل؟

#### فأجساب:

الحمد لله . أما الخمر التي هي عصير العنب الذي إذا غلى واشتد وقذف بالزبد فيحرم قليلها وكثيرها باتفاق المسلمين ، ومن نقل عن أبي حنيفة إباحة قليل ذلك فقد كذب ، بل من استحل ذلك فإنه يستتاب فإن تاب وإلا قتل ، ولو استحل شرب الخمر بنوع شبهة وقعت لبعض السلف أنه ظن أنها تحرم على العامة ، لا على الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، فاتفق الصحابة كعمر وعلى وغيرهما على أن مستحل ذلك يستتاب ، فإن أقر بالتحريم جلد ، وإن أصر على استحلالها قتل .

بل وأبو حنيفة يحرم القليل والكثير من أشربة أخر : وإن لم يسمها خمرا ، كنبيذ التمر ، والزبيب النيء فإنه يحرم عنده قليله وكثيره إذا كان مسكرا ، وكذلك المطبوخ من عصير العنب الذي لم يذهب ثلثاه ، فإنه يحرم عنده قليله إذا كان كثيره يسكر . فهذه الأنواع الأربعة تحرم عنده قليلها وكثيرها ، وإن لم يسكر منها .

وإنما وقعت (الشبهة) فى سائر المسكر كالمزر الذى يصنع من القسح ونحوه: فالذى عليه جماهير أئمة المسلمين كما فى الصحيحين عن أبى موسى الأشعرى أن أهل اليمن قالوا: يا رسول الله إن عندنا شرابا يقال له (البتع) من العسل ، وشرابا من الذرة يقال له (المزر) وكان النبى صلى الله عليه وسلم قد أوتى جوامع الكلم فقال: (كل مسكر فهو حرام) (٥) وفى الصحيحين عن عائشة عنه أنه قال: (كل شراب أسكر فهو حرام) (٥) وفى الصحيح أيضا عن ابن عمر أن النبى صلى الله عليه وسلم قال: (كل مسكر خمر ، وكل مسكر حرام) (٥) وفى السنن من غير وجه عنه أنه قال: (ما أسكر كثيره فقليله حرام) (٥) واستفاضت الأحاديث بذلك.

<sup>(</sup>٥) الأحاديث: سبق تخريجها.

فإن الله لما حرم الخمر لم يكن لأهل مدينة النبى صلى الله عليه وسلم شراب يشربونه إلا من التمر ، فكانت تلك خمرهم ، وجاء عن النبى صلى الله عليه وسلم (أنه كان يشرب النبيذ) (1) والمراد به النبيذ الحلو ، وهو أن يوضع التمر أو الزبيب فى الماء حتى يحلو ، ثم يشربه ، وكان النبى صلى الله عليه وسلم قد نهاهم أن ينتبذوا فى القرع ، والخشب ، والحجر ، والظرف المزفت ، لأنهم إذا انتبذوا فيها دب السكر وهم لا يعلمون فيشرب الرجل مسكرا ، ونهاهم عن الخليطين من التمر والزبيب جميعا ، لأن أحدهما والإنسان لا يدرى . كل ذلك مبالغة منه صلى الله عليه وسلم . فمن اعتقد من العلماء ان النبيذ الذى ارخص فيه يكون مسكرا \_ يعنى من نبيذ العسل ، والقمح ، ونحو ذلك فقال : يباح أن يتناول منه ما لم يسكر \_ فقد أخطأ .

وأما جماهير العلماء فعرفوا أن الذي أباحه هو الذي لا يسكر ، وهذا القول هو الصحيح في النص ، والقياس . أما ( النص ) فالأحاديث كثيرة فيه . . وأما ( القياس ) فلأن جميع الأشربة المسكرة متساوية في كونها تسكر ، والمفسدة الموجودة في هذا ، والله تعالى لا يفرق بين المتماثلين بل التسوية بين هذا وهذا من العدل والقياس الجلي . فتبين . أن كل مسكر خمر حرام ، والحشيشة المسكرة حرام ، ومن استحل السكر منها فقد كفر ، بل هي في أصح قولي العلماء نجسة كالخمر . فالخمر كالبول، والحشيشة كالعذرة .

\* \* \*

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه

# سادس عشر:

# في التداوي بالغمر والمغدرات

### 🖨 الفتوى الرابعة والعشرون ( ٢٦٦ – ٢٦٧ / ٢٤ ) :

سئل رحمه الله : هل يجوز التداوي بالخمر ؟

#### فأجساب:

التداوى بالخمر حرام ، بنص رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وعلى ذلك جماهير أهل العلم . ثبت عنه فى الصحيح : أنه سئل عن الخمسر تصنع للدواء ، فقال : (إنها داء وليست بدواء) (١) وفى السنن عنه : أنه نهى عن الدواء بالخبيث . وقال ابن مسعود (٢) : ان الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم ، وروى ابن حبان (٢) فى صحيحه عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : (إن الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها) (١) وفى السنن أنه سئل عن ضفدع تجعل فى دواء ، فنهى عن قتلها وقال : (إن نقيقها تسبيح) (١) .

وليس هذا مثل أكل المضطر للميتة ، فإن ذلك يحصل به المقصود قطعا . وليس له عنه عوض ، والأكل منها واجب ، فمن اضطر إلى الميتة ولم يأكل حتى مات ، دخل النار . وهنا لا يعلم حصول الشفاء ، ولا يتعين هذا الدواء ، بل الله تعالى يعافى العبد بأسباب متعددة ، والتداوى ليس بواجب عند جمهور العلماء ، و لا يقاس هذا بهذا ، والله أعلم .

## الفتوى الخامسة والعشرون ( ۲۲۷ - ۲۷۰ / ۲۲ ) :

وسئل رحمه الله عن المداواة بالخمر : وقول من يقول إنها جائزة . فما

<sup>(</sup>١) الأحاديث: سبق تخريجها .

<sup>(</sup>٢) سبقت الترجمة .

معنى قول النبى صلى الله عليه وسلم: (إنها داء وليست بدواء) (٢) فالذى يقول تجوز للضرورة فما حجته وقالوا ان الحديث قال فيه (إن الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها) (٢) ضعيف والذى يقول بجواز المداواة به فهو خلاف الحديث والذى يقول ذلك ما حجته ؟.

#### فاحساب:

وأما التداوى بالخمر فإنه حرام عند جماهير الأئمة: كمالك وأحمد ، وأبى حنيفة ، وهو أحد الوجهين فى مذهب الشافعى ، لأنه قد ثبت فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه سئل عن الخمر تصنع للدواء ، فقال: (إنها داء وليست بدواء) (٦) وفى سنن أبى داود عن النبى صلى الله عليه وسلم: (إنه نهى عن الدواء الخبيث) (٦) والخمر أم الخبائث ، وذكر البخارى وغيره عن ابن مسعود أنه قال: (إن الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها) (٦) ورواه أبو حاتم ابن حبان فى صحيحه مرفوعا إلى النبى صلى الله عليه وسلم .

والذين جوزوا التداوى بالمحرم قاسوا ذلك على اباحة المحرمات: كالميتة والدم للمضطر، وهذا ضعيف لوجوه:

أحدها: ان المضطر يحصل مقصوده يقينا بتناول المحرمات ، فإنه إذا أكلها سدت رمقه ، وأزالت ضرورته ، وأما الخبائث بل وغيرها فلا يتيقن حصول الشفاء بها ، فما أكثر من يتداوى ولا يشفى ، ولهذا أباحوا دفع الغصة بالخمر لحصول المقصود بها ، وتعينها له ، بخلاف شربها للعطش ، فقد تنازعوا فيه : فإنهم قالوا : انها لا تروى .

الثانى: ان المضطر لا طريق له إلى إزالة ضرورته إلا الأكل من هــــذه الأعيان ، وأما التداوى فلا يتعين تناول هذا الخبيث ، طريقا لشفائه ، فإن الأدوية أنواع كثيرة ، وقد يحصل الشفاء بغير الأدوية كالدعاء ، والرقية ،

<sup>(</sup>٣) الأحاديث سبق تخريجها .

وهو أعظم نوعى الدواء . حتى قال بقراط (٤) نسبة طبنا إلى طب أرباب الهياكل ، كنسبة طب العجائز إلى طبنا .

وقد يحصل الشفاء بغير سبب اختيارى ، بل بما يجعله الله فى الجسم من القوى الطبيعية ، ونحو ذلك .

الثااث: أن أكل الميتة للمضطر واجب عليه فى ظاهر مذهب الأنسسة وغيرهم ، كما قال مسروق: من اضطر إلى الميتة فلم يأكل حتى مات دخل النار. وأما التداوى فليس بواجب عند جماهير الأئمة. وإنما أوجبه طائفة قليلة ، كما قاله بعض أصحاب الشافعى وأحمد ، بل قد تنازع العلماء: أيهما أفضل: التداوى ؟ أم الصبر ؟ للحديث الصحيح. حديث ابن عباس عن الجارية التى كانت تصرع ، وسألت النبى صلى الله عليه وسلم أن يدعو لها ، فقال: ( ان أحببت أن تصبرى ولك الجنة ، وان أحببت دعوت الله أن يشفيك ) (٥) فقالت: بل أصبر ، ولكنى اتكشف فادع الله لى أن يكونوا يتداوون ، بل فيهم من اختار المرض. كأبى بن كعب (١) يكونوا يتداوون ، بل فيهم من اختار المرض. كأبى بن كعب (١) وأبى ذر (١) ومع هذا فلم ينكر عليهم ترك التداوى .

وإذا كان أكل الميتة واجبا ، والتداوى ليس بواجب ، لم يجز قياس أحدهما على الآخر ، فإن ما كان واجبا قد يباح فيه ما لا يباح في غير الواجب ، لكون مصلحة أداء الواجب تغمر مفسدة المحرم ، والشارع يعتبر المفاسد والمصالح ، فإذا اجتمعا قدم المصلحة الراجحة على المفسدة المرجوحة ، ولهذا أباح في الجهاد الواجب ما لم يبحه في غيره ، حتى أباح

<sup>(</sup>٤) بقراط أبو الطب اليوناني (٦٠) ق.م. - ٣٧٧ ق.م.) : اشهر الأطباء الاقدمين . ولد في جزيرة كوس باليونان . مصدر الأمراض عنده شيئان : الهواء والغذاء . نقلت بعض مصنفاته الى العربية منها (تقدمة المرفة) و (طبيعة الانسان) .

<sup>(</sup>٥) رواه الشيخان والترمذي واحمد .

<sup>(</sup>٦) سبق ترجمتهما .

رمى العدو بالمنجنيق ، وان أفضى ذلك إلى قتل النساء والصبيان ، وتعمد ذلك يحرم ، ونظائر ذلك كثيرة فى الشريعة ، والله أعلم .

## 🚷 الفتوى السادسة والعشرون ( ۲۷۱ – ۲۷۲ / ۲۲ ) :

وسئل رحمه الله عمن يتداوى بالخمر ، ولحم الخنزير وغير ذلك من المحرمات : هل يباح للضرورة أم لا ؟ وهل هذه الآية : « وقد فصل لكم ما حرم عليكم إلا ما اضطررتم إليه » (٧) فى إباحة ما ذكر ؟ أم لا ؟ .

### فاحساب:

لا يجوز التداوى بذلك ، بل قد ثبت فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه سئل عن الخمر يتداوى بها فقال : ( إنها داء وليست بدواء ) (١) وفى السنن عنه أنه نهى عن الدواء الخبيث وقال : ( إن الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها ) (١) .

وليس ذلك بضرورة ، فإنه لا يتيقن الشفاء بها ، كما يتيقن الشبع باللحم المحرم ، ولأن الشفاء لا يتعين له طريق ، بل يحصل بأنواع من الأدوية، وبغير ذلك ، بخلاف المخمصة (٩) ، فإنها لا تزول إلا بالأكل .

### 🔴 الفتوى السابعة والعشرون ( ۲۷۲ ـ ۲۷۲ / ۲۲) :

وسئل رحمه الله عن المريض إذا قالت له الأطباء: مالك دواء غير أكل لحم الكلب، أو الخنزير. فهل يجوز له أكله مع قوله تعالى: « ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث » (١٠) وقول النبى صلى الله عليه وسلم: ( إن الله لم يجعل شفاء أمتى فيما حرم عليها ) (٨) ؟ وإذا وصف له الخمسر أو النبيذ: هل يجوز شربه مع هذه النصوص ؟ أم لا ؟.

<sup>(</sup>٧) جزء من الآية ١١٩ من سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٨) الأحاديث: سبق تخريجها .

<sup>(</sup>٩) المخمصة : الجوع البالغ . يقال خمص الجوع فلانا : أي أضعفه وادخل بطنه في جونه .

<sup>(</sup>١٠) جزء من الآية ١٥٧ من سورة الاعراف .

#### فاجساب:

لا يجوز التداوى بالخمر وغيرها من الخبائث ، لما رواه وائل ابن حجر (۱۱) أن طارق بن سويد الجعفى (۱۲) سأل النبى صلى الله عليه وسلم عن الخمر ، فنهاه عنها ، فقال : إنما أصنعها للدواء ، فقال : (إنه ليس بدواء ، ولكنه داء) (۱۲) رواه أحمد . ومسلم فى صحيحه . وعن أبى الدرداء : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : (ان الله انزل الدواء ، وانزل الداء ، وجعل لكل داء دواء ، فتداووا ولا تتداووا بحرام) (۱۲) رواه أبو داود ، وعن أبى هريرة (۱۵) قال : (نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن الدواء بالخبيث ) (۱۲) ، وفى لفظ يعنى السم ، رواه أحمد وابن ماجه والترمذى .

وعن عبد الرحمن بن عثمان قال: ( ذكر طبيب عند رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم دواء ، وذكر الضفدع تجعل فيه ، فنهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن قتل الضفدع ) رواه أحمد ، وأبو داود ، والنسائى (١٧) . وقال

<sup>(11)</sup> هو أبو هنيدة: وائل بن حجر الحضرمى القحطانى: من أبناء ملوك حضرموت ، قدم على النبى صلى الله عليه وسلم ، فاكرمه ، وبسط له رداءه وأجلسه معه عليه ، ودعا له ، واستعمله على أقيال من حضرموت ، واقطعه أرضا ، شارك في الفتوح ونزل الكوفة ، روى أحاديث ومات نحو الخمسين بعد الهجرة .

<sup>(</sup>۱۲) طارق بن سوید الجعفی : صحابی . نسبته الی جعفی بن سلمد العشیرة بن مالك من كهلان من القحطانیة الیمانیة .

<sup>(</sup>۱٤) رواه ابو داود .

<sup>(</sup>١٥) هو : عبد الرحمن بن صخر الدوسى ، ملقب بأبى هريرة : من أكثر الصحابة رواية للحديث وحفظا له ، قدم المدينة فأسلم (٧ هـ) ولزم النبى صلى الله عليه وسلم ، فروى عنه ١٣٧٥ حديثا ، نقلها عنه أكثر من ٨٠٠ رجل من الصحابة والتابعين ، عمر طويلا (٢١ ق ، هـ ـ ٥٩ هـ) .

<sup>(</sup>١٦) الأحاديث: سبق تخريجها .

<sup>(</sup>۱۷) هو أبو عبد الرحمن النسائى: احمد بن على بن شعيب بن على ابن سنان بن بحر بن دينار ( ٢١٥ ـ ٣٠٣ ه ): القساضى المعافظ شيخ الاسلام ، أصله من نسا ( بخراسان ) ، استوطن مصر ثم فلسطين ، له ( السنن الكبرى ) ، و ( السنن الصفرى ) من الكتب الستة فى الحديث ، وغير ذلك من المصنفات .

عبد الله بن مسعود فی السكر: (ان الله لم يجعل شفاءكم فيما حسرم عليكم) (١٨) ذكره البخاری فی صحيحه. مرفوعا إلى النبی صلی الله عليه وسلم، فهذه النصوص وأمثالها صريحة فی النهی عن التداوی بالخبائث، مصرحة بتحريم التداوی بالخمر إذ هی أم الخبائث، وجماع كل إثم.

والخمر اسم لكل مسكر ، كما ثبت بالنصوص عن النبى صلى الله عليه اوسلم كما رواه ، سلم فى صحيحه ، عن ابن عمر عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : (كل مسكر خمر ، وكل خمسر حسرام) (١٨٠) وفى رواية : (كل مسكر حرام) (١٨٠) وفى الصحيحين عن أبى موسى الأشعرى قال : قلت : يا رسول الله ! أفتنا فى شرابين كنا نصنعهما باليمن : البتع ، وهو من العسل ، ينبذ حتى يشتد ، والمزر : وهو من الذرة والشعير ، ينبذ حتى يشتد ؟ وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد أعطى جوامع الكلم ، فقال : (كل مسكر حرام) (١٨٠).

وكذلك فى الصحيحين عن عائشة قالت: سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن البتع ، وهو نبيذ العسل \_ وكان أهل اليمن يشربونه ، فقال: (كل شراب اسكر فهو حرام) (١٨١) ورواه مسلم فى صحيحه ، والنسائى ، وغيرهما: عن جابر أن رجلا من حبشان من اليمن (سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شراب يشربونه بأرضهم من الذرة ، يقال له: المزر ، فقال: أمسكر هو ؟ قال: نعم ، فقال: (كل مسكر حرام ، ان على الله عهدا لمن شرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال) (١٨١) الحديث. فهذه الأحاديث المستفيضة صريحة بأن كل مسكر حرام ، وإنه خمر من أى شىء كان ، ولا يجوز التداوى بشىء من ذلك.

وأما قول الأطباء: أنه لا يبرأ من هـذا المرض إلا بهذا الدواء المعين . فهذا قول جاهل ، لا يقوله من يعلم الطب أصـلا ، فضـلا عمن يعرف الله

<sup>(</sup>١٨) الأحاديث سبق تخريجها م:

ورسوله ، فإن الشفاء ليس فى سبب معين يوجبه فى العادة ، كما للشبع سبب معين يوجبه فى العادة ، إذ من الناس من يشفيه الله بلا دواء ، ومنهم من يشفيه الله بالأدوية الجثمانية ، حلالها وحرامها ، وقد يستعمل فلا يحصل الشفاء لفوات شرط ، أو لوجود مانع ، وهذا بخلاف الأكل فإنه سبب للشبع . ولهذا أباح الله للمضطر الخبائث أن يأكلها عند الاضطرار إليها فى المخمصة ، فإن الجوع يزول بها ، ولا يزول بغيرها ، بل يموت أو يمرض من الجوع ، فلما تعينت طريقا إلى المقصود أباحها الله ، بخلاف الأدوية الخبيثة .

بل قد قيل: من استشفى بالأدوية الخبيثة كان دليلا على مرض فى قلبه ، وذلك فى إيمانه ، فإنه لو كان من أمة محمد المؤمنين لما جعل الله شفاءه فيما حرم عليه ، ولهذا إذا اضطر إلى الميتة ونحوها وجب عليه الأكل فى المشهور من مذاهب الأئمة الأربعة ، وأما التداوى فلا يجب عند أكثر العلماء بالحلال ، وتنازعوا: هل الأفضل فعله ؟ أو تركه على طريق التوكل ؟ .

ومما يبين ذلك أن الله لما حرم الميتة والدم ولحم الخنزير ،. وغيرهما ، لم يبح ذلك إلا لمن اضطر إليها غير باغ ولا عاد ، وفى آية أخرى : ( فمن اضطر فى مخمصة غير متجانف لإثم فإن الله غفور رحيم ) (١٩) ومعلوم أن المتداوى غير مضطر إليها ، فعلم أنها لم تحل له .

وأما ما أبيح للحاجة لا لمجرد الضرورة : كلباس الحرير . فقد ثبت فى الصحيح : (أن النبى صلى الله عليه وسلم رخص للزبير (٢٠) وعبد الرحمن

<sup>(</sup>١٩) جزء من الآية ٣ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>٢٠) هو أبو عبد أله : الزبير بن العبوام ن؛ خبويلد الأسبدى القرشى (٢٠ ق هـ ـ ٣٦ هـ) : الصحابى الشبجاع ، أول من سل سيفه فى الاسلام ، أحد المبشرين بالجنة ، وهو أبن عمة النبى صلى الله عليه وسلم ، أسلم صبيا عمره ١٢ سنة ، شهد بدرا وأحدا وغيرهما ، وقتل غيلة يوم الجمل بوادى السباع قرب البصرة ، له ٣٨ حديثا .

ابن عوف (٢١) فى لبس الحرير ، لحكة كانت بهما ) (٢٣) وهذا جائز على أصح قولى العلماء ، لأن لبس الحرير إنما حرم عند الاستغناء عنه . ولهذا أبيح للنساء لحاجتهن إلى التزين به ، وأبيح لهن التستر به مطلقا فالحاجة إلى التداوى به كذلك ، بل أولى ، وهذه حرمت لما فيها من السرف والخيلاء والفخر ، وذلك منتف إذا احتيج إليه ، وكذلك لبسها للبرد : أو إذا لم يكن عنده ما يستتر به غيرها .

### 🚳 الفتوى الثامنة والسرون ( ٢١٤ - ٢١٦ / ٣٤ ) :

وسئل رحمه الله عمن يأخذ شيئا من العنب ، ويضيف إليه أصنافا من العطر ثم يعليه إلى أن ينقص الثلث ، ويشرب منه لأجل الدواء ، ومتى أكثر شربه اسكر ؟

#### فأجـاب:

الحمدية . متى كان كثيره يسكر فهو حرام ، وهو خبر ، ويحد صاحبه ، كما ثبت فى الأحاديث الصحيحة عن النبى صلى الله عليه وسلم ، وعليه جماهير السلف والخلف ، كما فى صحيح مسلم عن ابن عمر ، عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : (كل مسكر خمر ، وكل خبر حرام) (٢٢) وفى الصحيحين عن عائشة قالت : سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن (البتع) وهو نبيذ العسل ، وكان أهل اليمن يشربونه فقال : (كل شراب أسكر فهو حرام) (٢٢) وفى الصحيح عن أبى موسى ، قال : قلت يا رسول الله ! : أفتنا فى شراب كنا نصنعه فى اليمن (البتع) وهو من نبيذ العسل ، ينبذ ختى يشتد ، فقال : (كل مسكر حرام) (٢٢) وفى صحيح مسلم عن جابر حتى يشتد ، فقال : (كل مسكر حرام) (٢٢) وفى صحيح مسلم عن جابر أن رجلا من حبشان اليمن سأل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن شراب

<sup>(</sup>٢١) هو أبو محمد الزهرى القرشى : عبد الرحمن بن عوف بن عبد عوف أبن عبد عوف أبن عبد الحارث ، من المبشرين بالجنة ، شهد بدرا وأحدا وغيرهما ، كان تاجرا غنيا سخيا بماله في سبيل الله ، له ٦٥ حديثا ، وعاش ٧٦ عاما ( ٤) ق هـ س ٣٢ هـ ) .

<sup>(</sup>۲۲) رواه الشبيخان ، وأبو داود والترمذي وابن ماجه واحمد .

<sup>(</sup>٢٣) الأحادث: سبق تخريجها .

يصنعونه بأرضهم يقال له (المزر) فقال: (أيسكر؟) قال: نعم. فقال: (كل مسكر حرام، ان على الله عربدا لمن يشرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال) قالوا: يا رسول الله! وما طينة الخبال؟ قال: (عرق أهل النار، أو عصارة أهل النار) (٢٤) وقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم من وجوه متعددة: (ما أسكر كثيره فقليله حرام) (٢٤) وقد صحح ذلك غير واحد من الحفاظ. والأحاديث في ذلك متعددة.

وإذا طبخ العصير حتى يذهب ثلثه أو نصفه وهو يسكر فهو حرام عند الأئمة الأربعة ، بل هو خمر عند مالك والشافعى وأحمد . وأما إذا ذهب ثلثاه وبقى ثلثه : فهذا لا يسكر فى العادة ، إلا إذا انضم إليه ما يقويه ، أو لسبب آخر . فمتى أسكر فهو حرام باجماع المسلمين ، وهو ( الطلاء ) الذى أباحه عمر بن الخطاب للمسلمين . وأما إن أسكر بعدما طبخ وذهب ثلثاه : فهو حرام أيضاً عند مالك ، والشافعى ، وأحمد .



<sup>(</sup>٢٤) الحديثان : سبق تخريجهما .

### سابع عشر:

## في تصرفات السكران

### الفتوى التاسعة والعشرون (١٥١ - ١٥٢ / ٣٤):

سئل رحمه الله عن رجلين شربا ، وكان معهما رجل آخر ، فلما أرادوا أن يرجعوا إلى بيوتهم تكلما فضرب واحد صاحبه ضربة بالدبوس ، فوقع عن فرسه ، فوقف عنده ذلك الرجل الذي معهما حتى ركب فرسه وجاء معه إلى منزله ، ولم يقف عنده ، فوقع عن فرسه ثانية ، ثم إنه أصبح ميتا ، فسأل رجل من أصحاب الميت ذلك الرجل خفية ، ولم يعلمه بموته ، فذكر له قضيتهما ، فشهد عليه الشهود بأن فلانا ضربه ولم يسمع الشهود من الميت ، وأن المتهم لم يظهر نفسه خوف العقوبة ، لكى لا يقر على نفسه ، والميت بنت ترضع ، واخوته ؟

#### فاجساب:

إن كان الذى شرب الخمر يعلم ما يقول فهذا إذا قتل فهو قاتل يجب عليه القود وعقوبة قاتل النفس باتفاق العلماء. وأما إن كان قد سكر بحيث لا يعلم ما يقول ، أو أكثر من ذلك ، وقتل : فهل يجب عليه القود ، ويسلم إلى أولياء المقتول ليقتلوه ان شاءوا ؟ هذا فيه قولان للعلماء ، وفيه روايتان عن أحمد ، لكن أكثر الفقهاء من أصحاب أبى حنيفة ومالك والشافعى وكثير من أصحاب أحمد يوجبون عليه العقود (١) ، كما يوجبونه على الصاحى ، فإن لم يشهد بالقتل إلا واحد لم يحكم به إلا أن يحلف مع ذلك أولياء المقتول خمسين يمينا ، وهذا إذا مات بضربه ، وكان ضربه عدوانا محضا ، فأما إن مات مع ضرب الآخر : ففي القود نزاع ، وكذلك إن ضربه دفعا لعدوانه عليه ، أو ضربه مثل ما ضربه ، سواء مات بسبب آخر أو غيره . والله أعلم .

<sup>(</sup>۱) هكذا في النص المطبوع ، وواضح أن صحتها: (القود): وهو حمل القاتل الى موضع القتل للقصاص .

### الفتوى الثلاثون (١٠٢ - ١٠٣ / ٣٣):

وسئل رحمه الله عن ( السكران غائب العقل ) هل يحنث إذا حلف بالطلاق أم لا ؟

#### فاجساب:

الحمد لله رب العالمين . هذه المسألة فيها (قولان) للعلماء . أصحهما أنه لا يقع طلاقه ، فلا تنعقد يمين السكران ، ولا يقع به طلاق إذا طلق وهذا ثابت عن أمير المؤمنين عثمان بن عفان ، ولم يثبت عن الصحابة خلافه فيما أعلم ، وهو قول كثير من السلف والخلف : كعمر بن عبد العزير وغيره وهو إحدى الروايتين عن أحمد : اختارها طائفة من أصحابه ، وهو القول القديم للشافعي ، واختاره طائفة من أصحابه ، وهو قول طائفة من أصحاب أبي حنيفة ؛ كالطحاوي (٢) . وهو مذهب غير هؤلاء .

وهذا القول هو الصواب ، فإنه قد ثبت فى الصحيح عن ماعز ابن مالك (\*) لما جاء إلى النبى صلى الله عليه وسلم وأقر أنه زنى : (أمر النبى صلى الله عليه وسلم أن يستنكهوه) (٢) ليعلموا هل هو سكران ؟ أم لا ؟ فإن كان سكران لم يصح إقراره ، وإذا لم يصح إقراره علم أن أقواله باطلة ، كأقوال المجنون ، ولأن السكران وإن كان عاصيا فى الشرب فهو لا يعلم ما يقول . وإذا لم يعلم ما يقول لم يكن له قصد صحيح (وإنما

<sup>(</sup>٢) هو ابو جعفر: احمد بن محمد بن سلامة بن سلمة الأزدى الطحاوى: فقيه شافعى تحول الى الحنفية ، وانتهت اليه رياستهم فى مصر ، ولد فى (طحا) من صعيد مصر ( ٢٣٩ هـ ) وتوفى بالقاهرة ( ٣٢١ هـ ) ، له مصنفات عديدة فى الفقه وأحكام القرآن والحديث والسنة .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم . والاستنكاه : شم رائحة الفم .

<sup>(</sup> إلى الله الله الله الأسلمى : كان يتيما عند ابى نعيه بنه الله من الله بن افصى ، وكان محصنا ، فلما زنى بامرأة يقال لها ( مهيرة ) أمره أبو نعيم باخبار النبى ففعل ، وعند رجمه فر يعدو فادركه عبد الله بن أنيس فلم يزل يضربه حتى قتله ، فقال رسول الله : هلا تركتموه لعله يتوب فيتوب الله عليه ؟ ثم لقال لابن هزال : بئس ما صنعت بيتيمك ، لو سترت عليه بطرف ردائك لكان خيرا لك . وصرف ( مهيرة ) لم يسألها عن شيء ، وقال عن ماعز : لقد تاب توبة لو تابها طائفة من امتى لوسعتهم .

الأعمال بالنيات ) وصار هذا كما لو تناول شيئاً محرما جعله مجنونا ، فإن جنونه وإن حصل بمعصية فلا يصح طلاقه ولا غير ذلك من أقواله .

ومن تأمل أصول الشريعة ومقاصدها تبين له أن هذا القول هو الصواب وأن ايقاع الطلاق بالسكران قول ليس له حجة صحيحة يعتمد عليها ، ولهذا كان كثير من محققى مذهب مالك والشافعى كأبى الوليد الباجى  $^{(1)}$  ، وأبى المعالى الجوينى  $^{(0)}$  يجعلون الشرائع فى النشوان  $^{(1)}$  ، فأما الذى علم أنه لايدرى ما يقول فلا يقع به طلاق بلا ريب . والصحيح أنه لا يقع الطلاق إلا ممن يعلم ما يقول كما أنه لا تصح صلاته فى هذه الحالة . ومن لا تصح صلاته لا يقع طلاقه ، وقد قال : « ولا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون »  $^{(1)}$  والله أعلم .

### الفتوى الواحدة والثلاثون ( ۱۰۳ – ۱۰۹ / ۳۳ ):

وسئل رحمه الله عن (تصرفات السكران)؟

### فأجساب:

قد تنازع الناس فيه قديماً وحديثاً ، وفيه النزاع فى مذهب أحمد وغيره وكثير من أجوبة أحمد فيه كان التوقف . والأقوال الواقعة فى مذهب أحمد وغيره : القول بصحة تصرفاته مطلقا : أقواله ، وأفعاله . والقول بفسادها مطلقا . والفرق بين الحدود وغيرها . والفرق بين ماله وما عليه . وما ينفرد به وما لا ينفرد به . وهذا التنازع موجود فى مذهب أحمد وغيره .

<sup>(</sup>٤) هو ابو الوليد الباجى: سليمان بن خلف بن سعد التجيبى ، قاضى و فقيه مالكى كبير ، يعد من رجال الحديث أيضا ، ولد فى باجه بالاندلس ( ٣٠٤ هـ ) ومات بالمرية ( ٧٤٤ هـ ) وله مصنفات عديدة ، منها ( احكام الفصول فى أحكام الأصول ) وغيره .

<sup>(</sup>٥) الجويني: سبقت ترجمته.

<sup>(</sup>٦) النشوان: الشارب في أول الشرب لم يسكر بعد .

<sup>(</sup>V) جزء من الآبة ٣٤ مر سورة النساء .

ثم تنازعوا فيمن زال عقله بغير سكر (كالبنج) هل يلحق بالسكران ؟ أو المجنون ؟ على قولين فى مذهب أحمد وغيره ، وكل من أصحاب أحمد يتمسك فى ذلك بشىء من كلامه ، وليس عنه رواية ووجه ، بل روايتان متأولتان .

وتنازعوا فيمن (أكره على شرب الخمر ): هل يأثم بذلك ؟ على وجهين .

ومن أصحاب أحمد كالخلال (^): من ينصر أنه لا يقع عليه طلاقه. ومنهم كالقاضى (٩) من ينصر وقوع طـــلاقه . والذين أوقعوا طـــلاقه لهم ( ثلاثة مآخذ ):

(أحدها) أن ذلك عقوبة له . وصاحب هذا قد يفرق بين الحدود وغيرها ، وهذا ضعيف ، فإن الشريعة لم تعاقب أحدا بهذا الجنس من إيقاع الطلاق أو عدم إيقاعه ، ولأن فى هذا من الضرر على زوجته البريئة وغيرها ما لا يجوز ، فإنه لا يجوز أن يعاقب الشخص بذنب غيره ، ولأن السكران عقوبته ما جاءت به الشريعة من الجلد ونحوه ، فعقوبته بغير ذلك تغيير لحدود الشريعة ، ولأن الصحابة إنما عاقبته بما لسكر مظنته ، وهو الهذيان والافتراء فى القول : على أنه إذا سكر هذى ، وإذا هذى افترى ، وحد المفترى ثمانون . فبين أن إقدامه على السكر الذى هو مظنة الافتراء يلحقه بالمقدم على الافتراء ، إقامة لمظنة الحكمة مقام الحقيقة ، لأن الحكمة هنا خفية مستترة ، لأنه قد لا يعلم افتراءه ، ولا متى يفترى ، ولا على من يفترى ، كما أن المضطجع يحدث ولا يدرى هل هو أحدث أم لا ، فقام الحديث .

<sup>(</sup>A) هو أبو بكر الخلال: أحمد بن محمد بن هارون: مفسر . عالم بالحديث . من كبار الحنابلة . من بغداد من مصنفاته ( الجامع لعلوم الامام أحمد ) في الحديث ، قبل لم يصنف في مذهب مثله ، نحو . . ٢ جزء . توفى سنة ٣١١ هجرية .

<sup>(</sup>٩) هو أبو يعلى القاضى: محمد بن الحسين بن محمد بن خلف الفراء وحران ، وحلوان ، عالم حنبلى بلغ القمة في عصره في علوم الاصول والفروع ، له تصانيف كثيرة جدا ، منها ( الاحكام السلطانية ) و ( المجرد ) في الفقه على مذهب الامام أحمد من أهل بغداد وولى بها القضاء بدار الغافة والحريم ، مدهب الامام أحمد من أهل بغداد وولى بها القضاء بدار الغافة والحريم ،

فهذا فقه معروف ، لمن كانت تصرفاته من هذا الجنس: لكان ينبغى أن تطلق امرأته سواء طلق أو لم يطلق ، كما يحد حد المفترى سواء افترى أو لم يفتر. وهذا لا يقوله أحد.

(المأخذ الثاني) أنه لا يعلم زوال عقله إلا بقوله ، وهو فاسق بشربه ، فلا يقبل قوله فى عدم العقل والسكر . وحقيقة هذا القول أنه لا يقع الطلاق فى الباطن ، ولكن فى الظاهر لا يقبل دعوى المسقط . ومن قال بهذا قد يفرق بين ما ينفرد به .

( المأخذ الثالث ) وهو مأخذ الأئمة منصوصا عنهم : الشافعي ، وأحمد : أن حكم التكليف جار عليه ، ليس كالمجنون المرفوع عنه القلم ، ولا النائم . وذلك أن القلم مرفوع عن المجنون ، والسكران معاقب ، كما ذكره الصحابة. وليس مأخذ أجود من هذا وكذلك قال أحمد : ما قيل فيه أحسن من هذا . وهذا ضعيف أيضاً . فإنه إن أريد أنه وقت السكر يؤمر وينهى فهذا باطل ، فإن من لا عقل له ولا يفهم الخطاب لم يدر بشرع ولا غيره على أنه يؤمر وينهى ، بل أدلة الشرع والعقل تنفى أن يخاطب مثل هذا . وإن أريد أنه قد يؤ اخذ بما يفعله في سكره: فهذا صحيح في الجملة ، لكن هذا لأنه خوطب ف صحوه بأن لا يشرب الخمر الذي يقتضي تلك الجنايات ، فإذا فعل المنهى عنه لم يكن معذورا فيما فعله من المحرم ، كما قلت في سكر الأحوال الباطنية : إذا كان سبب السكر محذورا لم يكن السكران معذورا . هـذا الذي قلته قد يقتضي أنه في الحدود كالصاحى وهذا قريب. وأنا إنما تكلمت على تصرفاته : صحتها ، وفسادها . وأما قوله تعالى : « ولا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى » (١٠) فهو نهى لهم أن يسكروا سكرا يفوتون به الصلاة ، أو نهى لهم عن الشرب قريب الصلاة ، أو نهى لمن يدب فيه أوائل النشوة . وأما في حال السكر فلا يخاطب بحال.

والدليل على أنه لا تصح تصرفاته وجوه:

<sup>(</sup>١٠) جزء من الآية ٣} من سورة النساء .

( احدها ) : حدیث جابر بن سمرة (۱۱) الذی فی صحیح مسلم لما (أمر النبی صلی الله علیه وسلم باستنکاه ماعز بن مالك ) (۱۲) .

(الثانى) أن عبادته كالصلاة لا تصح بالنص والاجماع ، فإن الله نبى عن قرب الصلاة مع السكر حتى يعلم ما يقوله ، واتفق الناس على هدا بخلاف الشارب غير السكران فإن عبادته تصح بشروطها ، ومعلوم أن صلاته إنما لم تصح لأنه لم يعلم ما يقول ، كما دل عليه القرآن . فنقول : كل من بطلت عبادته لعدم عقله ، فبطلان عقوده أولى وأحرى ، كالنائم ، والمجنون ، ونحوهما فإنه قد تصح عبادات من لا يصح تصرفه ، لنقص عقله : كالصبى ، والمحجور عليه لسفه .

(الثالث) أن جميع الأقوال والعقود مشروطة بوجوب التمييز والعقل . فمن لا تمييز له ولا عقل ليس لكلامه فى الشرع اعتبار اصلا ، كما قال النبى صلى الله عليه وسلم : (إن فى الجسد مضغة إذا صلحت صلح لها سلسائر الجسد ، وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ، ألا وهى القلب ) (١٢) فإذا كان القلب قد زال عقله الذى به يتكلم ويتصرف ، فكيف يجوز أن يجمل له أمر ونهى . أو إثبات ملك أو إزالته . وهذا معلوم بالعقل ، مع تقرير الشارع له .

( والرابع ) أن العقود وغيرها من التصرفات مشروطة بالقصود . كسا قال النبى صلى الله عليه وسلم : ( إنما الأعمال بالنيات ) (١٢) وقد قررت هذه القاعدة في ( كتاب بيان الدليل . على بطلان التحليل ) وقررت : إن كل لفظ بغير قصد من المتكلم ، لسهو ، وسبق لسان ، وعدم عقل : فإنه لا يترتب عليه . وإما إذا قصد اللفظ ولم يقصد معناه : كالهازل ، فهذا لا يترتب عليه . والمراد هنا ( بالقصد ) القصد العقلى الذي يختص بالعقل . فهذا الابد منه في وجود

<sup>(</sup>۱۱) هو جابر بن سمرة بن جنادة السوائى: صحابى ، حافظ للحديث ، روى له البخارى ومسلم وغيرهما ١٤٦ حديثا ، توفى بالكوفة ( ٧٤ هـ ) . (١٢) الأحاديث: سبق تخريج ا .

الأمور الاختيارية من الألفاظ والأفعال وهذا وحده غير كاف فى صحة العقود والأقوال ، فإن المجنون والصبى وغيرهما لهما هذا القصد ، كما هو للبهائم ، ومع هذا فأصواتهم وألفاظهم باطلة مع عدم التمييز ، لكن الصبى المميز والمجنون الذي يميز أحيانا يعتبر قوله حين التمييز .

(الخامس): أن هذا من باب خطاب الوضع والإخبار، لا من باب خطاب التكليف: وذلك أن كون السكران معاقبا أو غير معاقب ليس له تعلق بصحة عقوده وفسادها، فإن العقود ليست من باب العبادات التي يثاب عليها، ولا الجنايات التي يعاقب عليها، بل هي من التصرفات التي يشترك فيها البر والفاجر والمؤمن والكافر، وهي من لوازم وجود الخلق، فإن العهود والوفاء بها أمر لا تتم مصلحة الآدميين إلا بها، لاحتياج بعض الناس إلى بعض في جلب المنافع ودفع المضار، وإنما تصدر عن العقل. فمن لم يكن له عقل ولا تمييز لم يكن قد عاهد، ولا خلف، ولا باع، ولا أعتق.

يوضع (١٣) ذلك أنه معلوم أن قبل تحريم الخمر كان كلام السكران باطلا بالاتفاق ، ولهذا لما تكلم حمزة بن عبد المطلب (١٤) رضى الله عنه فى سكره قبل التحريم بقوله : هل أتتم إلا عبيد لأبى . لم يكن مؤاخذا عليه . وكذلك لما خلط المخلط من المهاجرين الأولين فى سورة (قل يا أيها الكافرون) قبل النهى لم يعقب عليه . وكذلك الكفار لو شربوا الخمر وعاهدوا وشرطوا لم يلتفت إلى ذلك منهم بالاتفاق ، ومن سكر سكرا لا يعاقب عليه مثل أن يشرب ما لا يعلم أنه يسكره و نحو ذلك . فأما من سكر بشرب محرم فلا ريب أنه يأثم بذلك ويستحق من عقوبة الدنيا والآخرة ما جاء به أمر الله تعالى . فهذا الفرق ثابت بينه وبين من سكر سكرا يعذر فيه ، فأما كون عهده الذى فهذا الفرق ثابت بينه وبين من سكر سكرا يعذر فيه ، فأما كون عهده الذى

<sup>(</sup>۱۳) هكذا في النص المطبوع ، وصحتها (يوضح) كما يقتضيه السياق . (۱۶) هو ابو عمارة : حمزة بن عبد المطلب بن هاشم ، عم النبي صلى الله عليه وسلم ، احد سادات قريش الأشداء ، ولد بمكة (٥٥ ق ه) . واسلم نخوة وحسن اسلامه ، وهاجر الى المدينة ، وحارب يوم بدر بسيفين فاحسن اللاء ، ثم استشهد يوم احد بالمدينة (٣ هـ) .

يعاهد به الآدميين منعقدا يترتب عليه أثره ويحصل به مقصوده: فهذا لا فرق بين سكر المعذور وغير المعذور ، لأن هذا إنما كان الموجب لصحته أن صاحبه فعله وهو عاقل مميز ، لا أنه بر وفاجر . والشرع لم يجعل السكران بمنزلة الصاحى أصلا .

### ثامن عشر:

## في اثم عاصر الخمر وحاملها وساقيها

### الفتوى الثانية والثلاثون ( ۱٤١ - ۱٤٢ / ۲۲ ) :

سئل عن خياط خاط للغرصارى سير حرير فيه صليب ذهب . فهل عليسه إنم فى خياطته ؟ وهل تكون أجرته حلالاً أم لا ؟

### فأجساب:

نعم ، إذا أعان الرجل على معصية الله كان آثماً ، لأنه أعان على الاثم والعدوان ، ولهذا لعن النبى صلى الله عليه وسلم الخمر وعاصرها ومعتصرها وحاملها والمحمولة إليه ، وبائعها ومشتريها ،وساقيها ، وشاربها ، وآكل ثمنها .

وأكثر هؤلاء كالعاصر والحامل والساقى إنما هم يعاونون على شربها ، ولهذا ينهى عن بيع السلاح لمن يقاتل به قتالا محرما : كقتال المسلمين ، والقتال فى الفتنة ، فإذا كان هذا فى الإعانة على المعاصى ، فكيف بالإعانة على الكفر ، وشعائر الكفر .

والصليب لا يجوز عمله بأجرة ، ولا غير آجرة ، ولا بيعه صليباً ، مه لا يجوز بيع الأصنام ، ولا عملها . كما ثبت فى الصحيح عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال : (إن الله حرم بيع الخمر والميتة والخنزير والأصنام) (١٠٠) . وثبت عنه أنه لعن المصورين ، وأنه كان لا يرى فى البيت صورة إلا قضبه (١٦) فصانع الصليب ملعون لعنه الله ورسوله .

ومن أخذ عوضا عن عين محرمة ، أو نفع استوفاه ، مثل أجرة حسال الخمر ، وأجرة صانع الصليب ، وأجرة البغى ، ونحو ذلك فليتصدق بها ،

<sup>(</sup>١٥) رواه الشيخان عن جابر .

<sup>(</sup>١٦) قضبه: أي قطعه .

وليتب من ذلك العمل المحرم ، وتكون صدقته بالعوض كفارة لما فعله ، فإن هذا الدوض لا يجوز الانتفاع به ، لأنه عوض خبيث ، ولا يعاد إلى صاحبه لأنه قد استوفى العوض ، ويتصدق به . كسا نص على ذلك من نص سن العلماء ، كما نص عليه الإمام أحمد فى مثل حامل الخمر ، ونص عليه أصحاب مالك ، وغيرهم .

### 🐠 الفتوى الثالثة والثلاثون ( ٢٧٥ / ٢٩ ) :

وسئل رحمه الله عن معاملة التتار: هل هي مباحة لمن يعاملونه ؟

### فأجساب:

أما معاملة التتار فيجوز فيها ما يجوز فى أمثالهم ، ويحرم فيها ما يحرم من معاملة أمثالهم ، فيجوز أن يبتاع الرجل من مواشيهم ، وخيلهم ، ونحو ذلك ، كما يبتاع من مواشى التركمان ، والأعراب ، والأكراد ، وخيلهم . ويجوز أن يبيعهم من الطعام والثياب ونحو ذلك ، ما يبيعه لأمثالهم .

فأما إن باعهم ، وباع غيرهم ، ما يعينهم على المحرمات . كالمغيل ، والسلاح ، لمن يقاتل به قتالا محرما ، فهذا لا يجوز . قال الله تعالى : ( وتعاونوا على البر والتقوى ، ولا تعاونوا على الإثم والعدوان ) (١٧) . وفي السنن عن النبي صلى الله عليه وسلم : ( أنه لعن في الخمر عشرة : لعن الخمر ، وعاصرها ، ومعتصرها ، وحاملها ، والمحمولة إليه ، وبائعها ، ومبتاعها ، وساقيها ، وشاربها ، وآكل ثمنها ) (١٨) فقد لعن العاصر ، وهو إنها يعصر عنبا يصير عصيرا ، والعصير حلال ، يمكن أن يتخذ خلا ودبسا ، وغير ذكك .



<sup>(</sup>١٧) جزء من الآية ٢ من سورة المائدة .

<sup>(</sup>۱۱۸) سبق تخریجه .

### تأسم عشر:

## في شراء القدرة على صناعة المحرم

### 🕥 اثفتوي الرابعة والثلاثون ( ۲۲٪ - ۲۲۲ / ۲۹ ) :

سئل رحمه الله عن رجل مسلم اشترى جارية كتابية وشرط له البائع أنها طباخة جيدة وأنها تصنع الخمر والنبيذ ، فهل يصح ؟

### فأجـاب:

اشتراط كونها تصنع الخمر والنبيذ ، شرط باطل ، باتفاق المسلمين ، والعقد مع ذلك فاسد .

أما على قول من يقول: إن الشرط الفاسد يفسد العقد ، كما هـو المشهور من مذهب أبى حنيفة ، ومالك ، والشافعي ، وأحمد في إحـدى الروايتين فظاهر.

وأما على القول الآخر ، فإنه لو باعها بدون شرط لم يجز أن يشترى عنا ليعصى الجارية ، لأجل كونها تصنع الخمر ، كما لا يجوز أن يشترى عينا ليعصى الله بها ، مثل أن يشترى عصيرا ليعمله خمرا ، ويشترى سلاحا ليقاتل المسلمين : في أصح قولى العلماء ، كما هو مذهب مالك ، واحمد ، وغيرهما، كما قال الله تعالى : « وتعاونوا على البر والتقوى ولا تعاونوا على الإثم والعدوان » (١) .

<sup>(</sup>١) جزء من الآية ٢ من سورة المائدة .

### عشرون:

## في بيع الاعتاب لن يعصرها

### الفتوى الخامسة والثلاثون ( ۲۳۲ / ۲۹ ) :

سئل رحمه الله : هل يجوز بيع الكرم لمن يعصره خسرا ، إذا اضطر صاحبه إلى ذلك ؟

#### فاجساب:

لا يجوز بيع العنب لمن يعصره خمرا ، بل قد لعن رسول الله ـ صلى الله عليه وسلم ـ من يعصر العنب لمن يتخذه خمرا ، فكيف بالبائع له الذى هو أعظم معاونة . ولا ضرورة إلى ذلك ، فإنه إذا لم يمكن بيعه رطبا ، ولا تزييه ، فإنه يتخذه خلا ، أو دبسا ، ونحو ذلك .

### حادي وعشرون:

## في منافع الخمــر

### 🛭 الفتوى السادسة والثلاثون ( ۱۹۲ / ۳۴ ) :

وسئل رحمه الله عن ( الخمر والميسر ) هل « فيهــما إثم كبير ، ومنافع للناس » (١) ؟ وما هي 'لنافع ؟

### فأجاب:

هذه الآية أول ما نزلت فى الخمر ، فإنهم سألوا عنها النبى صلى الله عليه وسلم ، فأنزل الله هذه الآية ، ولم يحرمها ، فأخبرهم أن فيها (إثما) وهو ما يحصل بها من ترك المأمور وفعل المحظور ، وفيها (منفعة) وهو ما يحصل من اللذة ، ومنفعة البدن ، والتجارة فيها ، فكان من الناس من لم يشربها ، ومنهم من شرب ، ثم بعد هذا شرب قوم الخمر فقاموا يصلون وهم سكارى ، فخلطوا فى القراءة ، فأنزل الله تعالى : « يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون » (٢) فنهاهم عن شربها قرب الصلاة ، فكان منهم من تركها . ثم بعد ذلك أنزل الله تعالى : « إنما الخمر والميسر والانصاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون » (٢) . فحرمها الله فى هذه الآية من وجوه متعددة ، فقالوا : انتهينا انتهينا . ومضى حينت أمر النبى صلى الله عليه وسلم باراقتها ، فكسرت الدنان والظروف ، ولعن عاصرها ، ومعتصرها ، وشاربها ، وآكل فنها .

<sup>(</sup>١) جزء من الآية ٢١٩ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية ٣٤ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٣) جزء من الآية ٩٠ من سورة المائدة .

## ثاني وعشرون:

## في الانتفاع بالخمر اذا انقلبت خلا

### الفتوى السابعة والثلاثون ( ۸۳ - ۸۷ / ۲۱ ) :

سئل رحمه الله عن الخمرة : إذا انقلبت خلا ولم يعلم بقلبها ، هل له أن يأكلها ؟ أو يبيعها ؟ أو إذا علم أنها انقلبت ، هل يأكل منها أو يبيعها ؟ .

#### فأجساب:

أما التخليل ففيه نزاع . قيل يجوز تخليلها . كما يحكى عن أبى حنيفة . وقيل : لا يجوز ، لكن إذا خللت الهرت ، كما يحكى عن مالك ، وقيل يجوز بنقلها من الشمس إلى الظل ، وكشف الغطاء عنها ، ونحو ذلك ، دون أن يلقى فيه شيء . كما هو وجه فى مذهب الشافعي وأحمد .

وقيل لا يجوز بحال . كما يقوله من يقوله من أصحاب الشافعى وأحمد ، وهذا هو الصحيح ، فإنه قد ثبت عن النبى صلى الله عليه وسلم : آنه سئل عن خمر ليتامى فأمر باراقتها . فقيل له : انهم فقراء ، فقال : سيغنيهم الله من فضله ) (١) فلما أمر باراقتها ، ونهى عن تخليلها ، وجبت طاعته فيما أمر به ، ونهى عنه . فيجب أن تراق الخمرة ولا تخلل . هذا مع كونهم كانوا يتامى ، ومع كون تلك الخمرة كانت متخذة قبل التحريم ، فلم يكونوا عصاة .

فإن قيل : هذا منسوخ ، لأنه كان فى أول الإسلام ، فأمروا بذلك كما أمروا بكسر الآنية وشق الظروف ليمتنعوا عنها . قيل : هذا غلط من وجوه :

إحداها : أن أمر الله ورسوله ، لا ينسخ إلا بأمر الله ورسوله ، ولم يرد بعد هذا نص ينسخه .

الثانى : ان الخلفاء الراشدين بعد موته عملوا بهذا . كما ثبت عن عمر ابن الخطاب أنه قال : ( لا تأكلوا خل خمر ، إلا خمراً بدأ الله فسادها ،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد وأبو داود والترمذي .

ولا جناح على مسلم أن يشترى من خل أهل الذمة ). فهذا عمر ينهى عن خل الخمر التى قصد إفسادها ، ويأذن فيما بدأ الله بإفسادها ، ويرخص فى اشتراء خل الخمر من أهل الكتاب ، لأنهم لا يفسدون خمرهم ، وإنسا يتخلل بغير اختيارهم . وفى قول عمر حجة على جميع الأقوال .

الوجه الثالث: أن يقال الصحابة كانوا أطوع الناس لله ورسوله ، ولهذا لما حرم عليهم الخمر أراقوها ، فإذا كانوا مع هذا قد نهوا عن تخليلها وأمروا باراقتها ، فمن بعدهم القرون أولى منهم بذلك ، فإنهم أقل طاعة لله ورسوله منهم .

يبين ذلك أن عمر بن الخطاب غلظ على الناس العقوبة فى شرب الخمر ، حتى كان ينفى فيها ، لأن أهل زمانه كانوا أقل اجتنابا لها من الصحابة على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم . فكيف يكون زمان ليس فيه رسول الله ب صلى الله عليه وسلم ب ولا عمر بن الخطاب رضى الله عنه ؟! لا ريب أن أهله أقل اجتنابا للمحارم ، فكيف تسد الذريعة عن أولئك المتقين ، وتفتح لغيرهم ، وهم أقل تقوى منهم .

وأما ما يروى : (خير خلكم خل خمركم) فهذا الكلام لم يقله النبى صلى الله عليه وسلم ، ومن نقله عنه فقد أخطأ ، ولكن هو كلام صحيح ، فإن خل الخمر لا يكون فيها ماء ، ولكن المراد به الذي بدأ الله بقلبه . وأيضا فكل خمر يعمل من العنب بلا ماء فهو مثل خل الخمر .

وقد وصف العلماء عمل الخل: أنه يوضع أولا فى العنب شىء يحمضه حتى لا يستحيل أولا خمرا. ولهذا تنازعوا فى خمرة الخلال: هـل يجب اراقتها ؟ على قولين فى مذهب أحمد وغيره: أظهرها وجوب اراقتها ، كغيرها، فإنه ليس فى الشريعة خمرة محترمة ، ولو كان لشىء من الخرحرمة لكانت لخمر اليتامى ، التى اشتريت لهم قبل التحريم ، وذلك أن الله أمر باجتناب الخمر ، فلا يجوز اقتناؤها ، ولا يكون فى بيت مسلم خمر أصلا ، وإنسا وقعت الشبهة فى التخليل ، لأن بعض العلماء اعتقد أن التخليل اصـــلاح لها ، كدباغ الجلد النجس .

وبعضهم قال : اقتناؤها لا يجـوز : لا لتخليل ، ولا غـيره . لكن إذا

صارت خلا فكيف تكون نجسة ؟! وبعضهم قال : إذا ألقى فيها شىء تنجس أولا ، ثم تنحست به ثانيا ، بخلاف ما إذا لم يلق فيها شىء ، فإنه لا يوجب التنجيس .

وأما أهل القول الراجح فقالوا: قصد المخلل لتخليلها هو الموجب لتنجيسها ، فإنه قد نهى عن اقتنائها ، وأمر باراقتها ، فإذا قصد التخليل كان قد فعل محرما . وغاية ما يكون تخليلها كتذكية الحيوان ، والعين إذا كانت محرمة لم تعد محللة بالفعل المنهى عنه ، لأن المعصية لا تكون سبباً للنعمة والرحمة .

ولهذا لما كان الحيوان محرما قبل التذكية ، ولا يباح إلا بالتذكية ، فلو ذكاه تذكية محرمة مثل أن يذكيه فى غير الحلق واللبة مع قدرته عليه . أولا يقصد ذكاته ، أو يأمر وثنيا أو مجوسيا بتذكيته ، ونحو ذلك لم يبح . وكذلك الصيد إذا قتله المحرم لم يعد ذكيا ، فالعين الواحدة تكون طاهرة حلالا فى حال ، وتكون حراما نجسة فى حال . تارة باعتبار الفاعل : كالفرق بين الكتابى والوثنى . وتارة باعتبار الفعل كالفرق بين الذبيحة بالمحدد وغيره . وتارة باعتبار المحل وغيره كالفرق بين العنق وغيره . وتارة باعتبار المحل وغيره كالفرق بين العنق وغيره . وتارة باعتبار مالك والشافعى وأحمد إذا ذكى الحلال صيداً أبيح للحلال دون المحرم ، فيكون حلالا طاهرا فى حق هذا ، حراما نجسا فى حق هذا ، وانقلاب الخمر فيكون حلالا طاهرا فى حق هذا ، حراما نجسا فى حق هذا ، وانقلاب الخمر الخل من هذا النوع مثلما كان ذلك محظوراً ، فإذا قصده الإنسان لم يعد الخل به حلالا ، ولا طاهرا ، كما لم يعد لحم الحيوان حلالا طاهرا بتذكية غير شرعية .

وما ذكرناه عن عمر بن الخطاب هو الذي يعتمد عليه في هذه المسألة ، أنه متى علم أن صاحبها قد قصد تخليلها لم تشتر منه ، وإذا لم يعلم ذلك جاز اشتراؤها منه ، لأن العادة أن صاحب الخمر لا يرضى أن يخللها ، والله أعلم .

## ثالث وعشرون :

## في خمور أهل الكتاب بديار المسلمين

### الفتوى الثامنة والثلاثون ( ١٦٤ - ٢٦٦ / ٢٨ ) :

وسئل رحمه الله عن اليهود والنصارى إذا اتخذوا خمورا . هل يحل للمسلم اراقتها عليهم ، وكسر أوانيهم ، وهجم بيوتهم لذلك ، أم لا ؟ هل يجوز هجم بيوت المسلمين إذا علم أو ظن أن بها خمرا ، من غير أن يظهر شيء من ذلك ، لتراق وتكسر الأواني ، ويتجسس على مواضعه ، أم لا ؟ وهل يحرم على الفاعل ذلك أم لا ؟ إذا كان مأموراً من جهة الامام بذلك ؟ أم يكون معذورا بمجرد الأمر دون الاكراء ؟ . وإذا خشى من مخالفة الأمر وقوم محذور به ، فهل يكون عذرا له أم لا ؟

#### فأجساب:

الحمد لله . أما أهل الذمة فإنهم وإن أقروا على ما يستحقون به فى دينهم ، فليس لهم أن يبيعوا المسلم خمرا ، ولا يهدوها إليه ، ولا يعاونوه عليها بوجه من الوجوه ، فليس لهم أن يعصروها لمسلم ، ولا يحملوها له ، ولا يبيعوها من مسلم ولا ذمى . وهذا كله مما هو مشروط عليهم فى عقد الذمة ، ومتى فعلوا ذلك استحقوا العقوبة التى تردعهم وأمثالهم عن ذلك . وهل ينقض عهدهم بذلك ، وتباح دماؤهم وأموالهم ؟ على قولين فى مذهب الامام أحمد وغيره .

وكذلك ليس لهم أن يستعينوا بجاه أحد ممن يخدعونه ، أو ممن أظهر الإسلام منهم ، أو غيرهما ، على إظهار شيء من المنكرات ، بل كما تجب عقوبتهم تجب عقوبة من يعينهم بجاهه أو غير جاهه على شيء من هذه الأمور .

وإذا شرب الذمى الخمر . فهل يحد ؟ على ثلاثة أقوال للفقهاء . قيل : يحد . وقيل : لا يحد . وقيل : يحد إن سكر . وهذا إذا أظهــر ذلك بين

المسلمين ، وأما ما يختفون به فى بيونهم من غير ضرر بالمسلمين بوجه مسن الوجوه ، فلا يتعرض لهم . وعلى هذا فإن كانوا لا ينتهون عن اظهار الخسر ، أو معاونة المسلمين عليها ، أو بيعها وهديها للمسلمين إلا باراقتها عليهم ، فإنها تراق عليهم ، مع ما يعاقبون به ، إما بما يعاقب به ناقض العهد ، واما بغير ذلك .

### الفتوى التاسعة والثلاثون ( ٦٦٦ - ٦٦٧ / ٢٨ ) :

وسئل عن اليهود بمصر من أمصار المسلمين ، وقد كثر منهم بيع الخمر لآحاد المسلمين ، وقد كثرت أموالهم من ذلك ، وقد شرط عليهم سلطان المسلمين أن لا يبيعوها للمسلمين ، ومتى فعلوا ذلك حل منهم ما يحل من أهل الحرب . فماذا يستحقون من العقوبة ؟ وهل للسلطان أن يأخذ منهم الأموال التى اكتسبوها من بيع الخمر أم لا ؟

### فاجساب:

الحمد لله . يستحقون على ذلك العقوبة التي تردعهم وأمثالهم عن ذلك ، وينتقض بذلك عهدهم في أحد قولى العلماء ، في مذهب أحمد وغيره . وإذا انتقض عهدهم ، حلت دماؤهم وأموالهم ، وحل منهم ما يحل من المحاربين الكفار ، وللسلطان أن يأخذ منهم هذه الأموال التي قبضوها من أموال المسلمين بغير حق ، ولا يردها إلى من اشترى منهم الخمر ، فإنهم إذا علموا أنهم ممنوعون من شرب الخمر ، وشرائها ، وبيعها ، فاشتروها كانوا بمنزلة من يبيع الخمر من المسلمين ، ومن باع خمرا لم يملك ثمنه . فإذا كان المشترى قد أخذ الخمر فشربها ، لم يجمع له بين العوض والمعوض ، بل يؤخذ هذا المال فيصرف في مصالح المسلمين ، كما قيل في مهر البغى ، وحلوان يؤخذ هذا المال فيصرف في مصالح المسلمين ، كما قيل في مهر البغى ، وحلوان الكاهن ، وأمثال ذلك مما هو عوض عن يمين أو منفعة محرمة ، إذا كان العاصي قد استوفى العوض .

وهذا بخلاف ما لو باع ذمى لذمى خمرا سرا ، فإنه لا يمنع من ذلك . وإذا تقابضا جاز أن يعامله المسلم بذلك الثمن الذى قبضه من تمن الخمر ، كما قال عمر رضى الله عنه : ولوهم بيعها ، وخذوا منهم أثمانها ، بل أبلغ

من ذلك أنه يجوز للامام أن يخرب المكان الذى يباع فيه الخمر ، كالحانوت والدار ، كما فعل ذلك عمر بن الخطاب ، حيث أخرب حانوت رويشد الثقفى (١) ، وقال : إنما أنت فويسق لست برويشد ، وكما أحرق على ابن أبى طالب قرية كان يباع فيها خمر . وقد نص على ذلك أحمد وغيره من العلماء

<sup>(</sup>۱) فى طبقات ابن سعد: اخبرنا يزيد بن هارون ومعن بن عيسى ومحمد ابن اسماعيل بن ابى فديك: قال: اخبرنا ابن ابى ذئب عن سعد بن ابراهيم عن ابيه أن عمر بن الخطاب حرق بيت رويشد الثقفى وكان حانوتا للشراب ، وكان عمر قد نهاه ، فلقد رايته يلتهب كانه جمرة .

### رابع وعشرون:

## في التوبة من شرب الخمر

### الفتوى الأربعون ( ۱۹۹ - ۷۰۰ / ۱۱ ) :

وسئل رحمه الله عن قوله: (ما أصر من استغفر، وان عاد فى اليـوم والليلة سبعين مرة) (١). هل المراد ذكر الاسـتغفار باللفظ ؟ أو أنه إذا استغفر ينوى بالقلب أن لا يعود إلى الذنب اوهل إذا تاب من الذنب وعزم بالقلب أن لا يعود إليه ، وأقام مدة ثم وقع فيه أفيكون ذلك الذنب القديم يضاف إلى الثانى ؟ أو يكون مغفوراً بالتوبة المتقدمة ؟ وهل التائب من شرب الخمر، ولبس الحرير يشربه فى الآخرة ؟ ويلبس الحرير فى الآخرة ؟ والتوبة النصوح ما شرطها ؟.

### فاجساب:

### الحمد لله ..

بل المراد الاستغفار بالقلب مع اللسان ، فإن التائب من الذنب كمن لا ذنب له ، كما فى الحديث الآخر : ( لا كبيرة مع الاستغفار ، ولا صغيرة مع الاصرار ) فإذا أصر على الصغيرة صارت كبيرة ، وإذا تاب منها غفرت . قال تعالى : « والذين إذا فعلوا فاحشة أو ظلموا أنفسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم » (٢) الآية . وإذا تاب توبة صحيحة غفرت ذنوبه ، فإن عاد إلى الذنب فعليه أن يتوب أيضاً . وإذا تاب قبل الله توبته أيضاً .

وقد تنازع العلماء فى التائب من الكفر . إذا ارتد بعد اسلامه ، ئم تاب بعد الردة واسلم . هل يعود عمله الأول ؟ على ( قولين ) مبناهما ان الردة هل تحبط العمل ، أو تحبطه بشرط الموت عليها .

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود والترمذي .

<sup>(</sup>٢) جزء من الآية ١٣٥ من سورة آل عمران .

فمذهب أبى حنية ومالك أنها تحبطه مطلقا . ومذهب الشافعي أنها تحبطه بشرط الموت عليها .

والردة ضد التوبة ، وليس من السيئات ما يمحو جميع الحسانات الا الردة ، وقد قال تعالى : « توبوا إلى الله توبة نصوحاً » (٣) قال عمر ابن الخطاب رضى الله عنه : ( توبة نصوحاً ) ، أن يتوب ثم لا يعود ، فهذه التوبة الواجبة التامة .

ومن تاب من شرب الخمر ، ولبس الحرير ، فإنه يلبس ذلك فى الآخرة ، كما جاء فى الحديث الصحيح : ( من شرب الخمر ثم لم يتب منها حرمها ) (1) وقد ذهب بعض النس كبعض اصحاب أحمد إلى أنه لا يشربها مطلقا ، وقد أخطأه ا الصواب . الذى عليه جمهور المسلمين ،

### ● الفتوى الواحدة والأربعون ( ٣٠٨ - ٣٠٩ / ٢٩ ):

وسئل رحم لله عن امرأة كانت مغنية ، واكتسبت فى جهلها مالا كثيرا . وقد تابت وحج . إلى بيت الله تعالى : وهى محافظة على طاعة الله ، فهل المال الذى اكت مه من حل وغيره ، إذا أكات ، وتصدقت منه تؤجر عليه ؟

#### فاجساب:

المال المكسوب إن كانت العين أو المنفعة مباحة فى نفسها . وإنما حرمت بالقصد . مثل من يسع عنبا لمن يتخذه خمراً . أو من يستأجر لعصر الخمر ، أو حملها . فه يفعله بالعوض ، لكن لا يطيب له أكله .

وأما أن تت أمين ، أو المنفعة محرمة : كمهر البغى ، وثمن الخمر . فهنا لا يقضى لا به قبل القبض . ولو أعطاه إياه لم يحكم برده ، فإن هذا معونة لهم على المعاصى : إذا جمع لهم بين العوض والمعوض . ولا يحسل هذا المال للبغى والخمار ونحوهما ، لكن يصرف فى مصالح المسلمين .

<sup>(</sup>٣) جزء من الآية ٨ من سؤرة التحريم ..

<sup>(</sup>٤) سبق خريجه ،

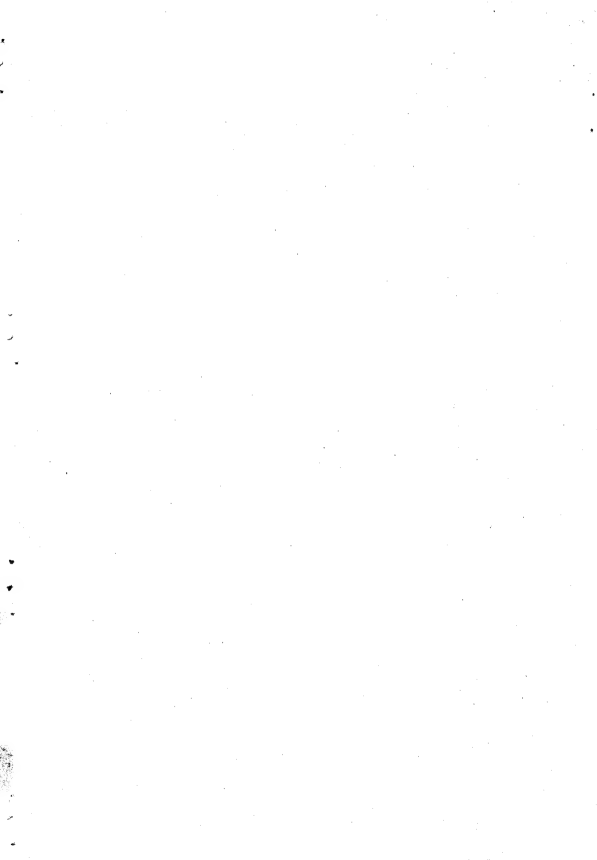
فإن تابت هذه البغى ، وهذا الخمار ، وكانوا فقراء جاز أن يصرف إليهم من هذا المال مقدار حاجتهم ، فإن كان يقدر يتجر ، أو يعمل صنعة كالنسج والغزل ، أعطى ما يكون له رأس مال ، وان اقترضوا منه شيئا ليكتسبوا به ، ولم يردوا عوض القرض كان أحسن .

وأما إذا تصدق به لاعتقاده أنه يحل ، عليه أن يتصدق به ، فهذا يثاب على ذلك ، وأما إن تصدق به كما يتصدق المالك بملكه ، فهذا لا يقبله الله الله لا يقبل إلا الطيب \_ فهذا خبيث ، كما قال النبى صلى الله عليه وسلم : (مهر البغى خبيث) (٥٠) .

<sup>(</sup>٥) رواه الشيخان.







# فهرس تراجم الأعدم

#### (1)

|                                              | صفحة      |
|----------------------------------------------|-----------|
| ابن ابی لیلی                                 | 79        |
| ابن جریر الطبری                              | 71        |
| ابن ماجة                                     | 44        |
| أبو بكر ألخلال                               | 105       |
| أبو بكر الصديق                               | 17        |
| أبو بكر غلام الخلال                          | 1.0       |
| أبو ثور                                      | 3.7       |
| أبو جهل                                      | 77        |
| أبو جهم                                      | 177       |
| أبو خاتم بن حبان                             | c۲        |
| أبو حنيفة                                    | 7 ?       |
| أبو الخطاب الكوذاني                          | V۸        |
| أبو داود                                     | 71        |
| أبو الدرداء                                  | 7.7       |
| ابو ذر الففارى<br>ابو طلحة                   | 09        |
|                                              | 77        |
| أبو عبيدة بن الجراح<br>أبو الليث السمر قندي  | 77        |
| ابو المعالى النجويني<br>أبو المعالى النجويني | 74        |
| ابو المعالى النجويتي<br>أبو موسى الأشعري     | 49        |
| پهوشي اد سفري<br>آبو هريرة                   | 71        |
| بو سرير.<br>أبو الوليد الباجي                | 150       |
| ابو مولید الباعی<br>ابو یملی القاضی          | \07       |
| بر مان کیب<br>ابی بن کعب                     | 154       |
| ای ای معب<br>احمد بن حنیل                    | 77        |
| الشيجاق بن راهو به                           | \ \<br>77 |
| اسالمَٰة بن زيد                              | V9.       |
| ام سلمة                                      | 07        |
| ·                                            |           |

سفحة 17 انس بن مانك 22 الأوزاعي ٤٧ أيوب (ب) 20 البخاري 11 بريدة بن الحصيد 188 بقراط ( ") 114 الترمذي (5) 100 جابر بن سمرة 27 جابر بن عبد الله ٣. جنكيز خان (7) 77 الحجاج بن يوسف 27 الحسن البصرى 107 حمزة بن عبد المطلب (3) 44 الدار قطنى 48 داود بن على ٨٨ ديلم الحميرى (3) 174 رويشد الثقفي (3) 187 الزبير بن العوام ( w) 14 سعيد بن المسيب 11 سغیان بن عیینة 171 سمرة بن جندب 177

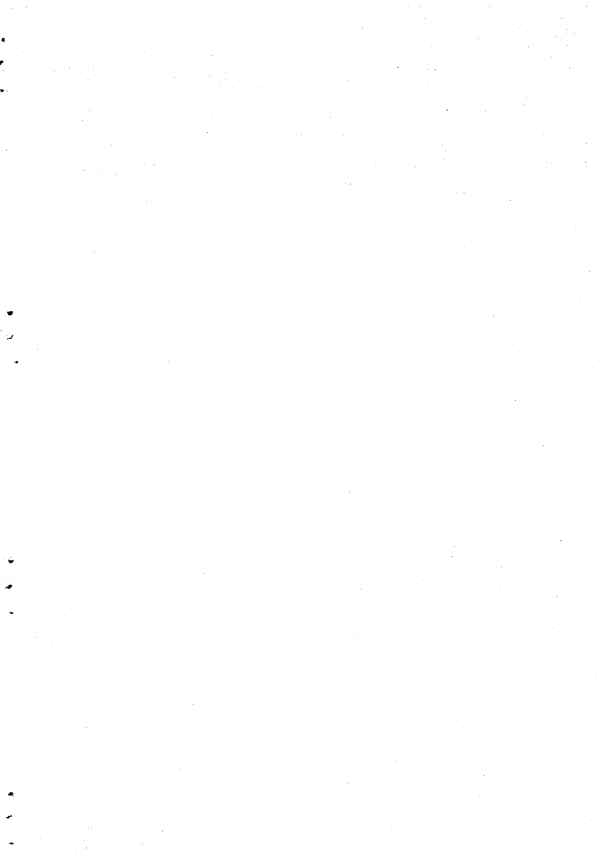
فتاوی الخمر والخدرات - م ۱۱۲

|            | ( ش ) | · :                    |
|------------|-------|------------------------|
| · 1A       |       | الشافعي                |
| 37         |       | ،صدحی<br>شریك النخمی   |
| 37,        |       | الشعبي<br>الشعبي       |
| ٣٢         |       | ،سببی<br>شیبه بن ربیعه |
|            | 4 1 1 |                        |
|            | ( ض ) |                        |
| Y0         |       | الضجاك بن مزاحم        |
|            | ( 🕹 ) |                        |
| 160        | ` '   |                        |
| 180        |       | طارق بن سوید الجعفی    |
| 101        |       | الطحاوى                |
|            | (ع)   |                        |
| 44         | •     | عائشة                  |
| 188        |       | عبد الرحمن بن عوف      |
| ۸۳         |       | عبد القيس بن أفصى      |
| 77         |       | عبد الله بن عباس       |
| 71         |       | عبد الله بن عمر        |
| <b>{ o</b> |       | عبد الله بن عمرو       |
| 70         |       | عبد الله بن المبارك    |
| ۲.         |       | عبد الله بن مسعود      |
| 94         |       | عبيد الله بن عبد الله  |
| ٣٢         |       | <br>عتبة بن ربيعة      |
| ۲.         |       | عثمان بن عفان          |
| ۸V         |       | عر فجة الأشجعي         |
| 17         |       | على بن ابى طالب        |
| 17         |       | عمر بن الخطاب          |
| 77         |       | عمر بن عبد العزيز      |
| 44         |       | عمرو بن شعیب           |
|            | (ف)   |                        |
| 177        |       | فاطمة بنت قيس          |
| - * *      | _     | قطعه بنت ميس           |
|            | (3)   |                        |
| 77         |       | الليث بن سعد           |
|            |       |                        |

|           |   | (,,,,, |                     |
|-----------|---|--------|---------------------|
| 101       |   |        | ماعز بن مالك        |
| ۲.        |   |        | مالك بن أنس         |
| 9.7       |   |        | مالك بن دينار       |
| 77        |   |        | محمد بن الحسن       |
| 9.7       |   |        | محمد بن مسلم الزهرى |
| 97        |   |        | معمد بن يحيى الذه   |
| <b>٤٧</b> |   |        | مسروق               |
| 77        |   |        | مسلم                |
| 77        |   |        | معاوية              |
| 9.7       | 4 | •      | مُعمر بن راشد       |
| 17.       |   |        | ميمونة بنت الحارث   |
|           |   | ( 0 )  |                     |
| 180       |   |        | النسائي             |
| ۸۷        |   |        | نصر بن حجاج         |
| 71        |   |        | النعمان بن بشير     |
|           |   | ( e )  |                     |
| 180       |   |        | وائل بن حجر         |
|           |   |        |                     |

(ی)





## فهرس الاحاديث

|    | •    |  |
|----|------|--|
| 4- |      |  |
| _  | جسات |  |
|    |      |  |

## (1)

| ۸۳  | آمركم بالايمان بالله                               |
|-----|----------------------------------------------------|
| ٧٧  | أبك حنون ؟ قال : لا                                |
| 114 | اجعلوا المتكم خياركم                               |
| 77  | اذا اجتهد الحاكم                                   |
| 118 | اذا أم الرجل القوم                                 |
| 77  | اذا قام أحدكم يصلى                                 |
| ٤٩  | اذا تهيتكم عن شيء فاجتنبوه                         |
| 00  | ارموا واركبوا                                      |
| ٨١  | اريقوها واكسروا القدور                             |
| 00  | الآ أن القوة الرمي                                 |
| 11  | الا أن في الجسد مضفة                               |
| 94  | القوها وما حولها                                   |
| 177 | اما أبو جهم فرجل ضراب للنساء                       |
| 101 | أمر النبي أن يستنكهوه                              |
| ٨١  | امرهم بشنق ظروف الخمر                              |
| 189 | أمسكر هو؟ . ۲۲ ، ۲۷ ، ۱۳۷ ، ۱۳۷ ، ۱۳۷ ، ۱۲۱        |
| 188 | ان احببت أن تصبري ولك الجنة                        |
| ٨٢  | ان أعظم المسلمين في المسلمين جرما                  |
| 40  | ان الشبیطان یجری من ابن آدم                        |
| 118 | ان العبد لينصرف من صلاته                           |
| 180 | ان الله أنزل الدواء وأنزل الداء                    |
| Not | ان الله حرم بيع الخمر والميتة                      |
| 331 | ان الله لم يحمل شفاء امتى فيما حرم عليها ١٤٢٠ ١٤١٠ |
| ۲٥  | ان الله لم يجعل شفاءكم في حرام                     |
| 180 | ان الله لم يجعل شفاءكم فيما حرم عليكم ٥٣           |
| 40  | ان الله ليرضى عن العبد أن يأكل                     |
| ١٣٣ | ان الناس اذا راوا المنكر                           |
| ٥٣  | انت رفية والله طبيب                                |

| ••                         |                                            |
|----------------------------|--------------------------------------------|
| صفحة                       |                                            |
| 100                        | ان في الجسد مضغة                           |
| 11                         | ان كان جامدا فألقوها                       |
| 9.7                        | ان كان مائعا فاستصبحوا به                  |
| λγ                         | انما منعنی أن اخرج الیكم                   |
| 100 6 107 6 188            | انما الاعمال بالنيات                       |
| XY                         | انما هلك من كان قبلكم                      |
| 177 ( 77 ( 71              | ان من الحنطة خمرا                          |
| 181 6 08                   | ان نقنقتها تسبيح<br>انها داء وليست بدواء   |
| 180 (188 (187 (181 (0. (19 | انه كان شرب النبيد                         |
| 18.                        | انه يحب الله ورسوله                        |
| 110                        | اله يعب الله ورسوله                        |
| ( 😊 )                      |                                            |
| 116                        | تجوز الصلاة خلف البر والفاجر               |
|                            |                                            |
| ( 5 )                      |                                            |
| 71                         | الخمر ما خامر العقل                        |
| 371                        | خير خلكم                                   |
| ( , )                      |                                            |
| 184 6 87                   | رخص للزبير وعبد الرحمن                     |
|                            |                                            |
| ر س )                      |                                            |
| 177                        | سئل عن خمر ليتامي                          |
| <b>AA</b>                  | ستكون هنات وهنات                           |
| ( ط )                      |                                            |
|                            |                                            |
| - <b>"</b>                 | الطاءم الشاكر بمنزلة الصائم الصاب          |
| (ع)                        |                                            |
|                            | عليكم بقيام الليل                          |
|                            |                                            |
|                            |                                            |
| ATTENDED TO SECURE         | فان لم يدغوا ذلك فاقتلوهم                  |
|                            | 医乳红液性 医邻角形 法经营制                            |
|                            | and the second of the second of the second |
| 기가 살아 다 이름을 걸었다.           | كل ذى ناب من السباع                        |
|                            | 100                                        |
|                            |                                            |

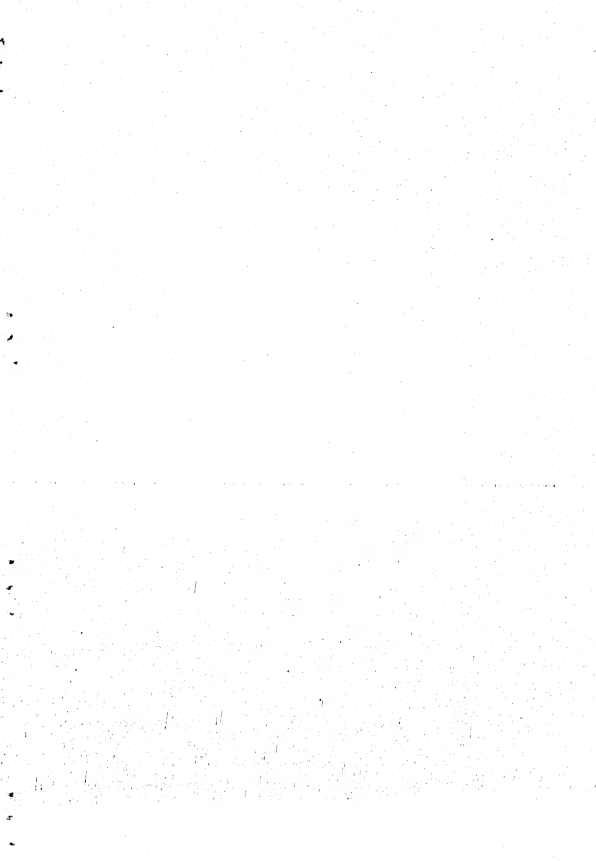
| 18X - 187 - 177 - 187 - 181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | كل شراب أسكو ٢٧ ، ١٠٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 316                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | كل صلاة لم تنه عن الفحشاء                     |
| 0{                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | كل لھو يلھو به الرجل                          |
| **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | کل مخمر خمر                                   |
| 4 1.8 4 1.8 4 1. 6 47 4 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | کل مسکر حرام ۲۱،۲۷،۲۷، ۳۰                     |
| 184 6 187 6 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 179 ( 177 ( 177                               |
| 6 1.8 6 1.7 6 1 6 77 6 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | کل مسکر خمر ۲۲ ، ۲۷ ، ۳۰                      |
| 188 ( 187 ( 179 ( 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | كنت نهيتكم عن الأشربة                         |
| 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | كنت نهيتكم عن الانتباذ                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( 1 )                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (1)                                           |
| 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لا أحرمه                                      |
| <b>{1</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | لا الفين احدكم متكئا                          |
| 7A • 771                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لا تلعنه فانه يحب الله ورسوله                 |
| ٨٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لا تمنعوا أماء الله مساحد الله                |
| <b>0</b> {                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | لا سبق الا في                                 |
| 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا غيبة لفاسق                                 |
| 179                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا كبيرة مع الاستغفار                         |
| <b>7</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لا يحل دم امرىء مسلم                          |
| 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا یزنی الزانی حین یزنی                       |
| 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لا يؤمن فاجر مؤمنا                            |
| 109 6 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | لعن الحمر وعاصرها                             |
| 117 6 1. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | لعن الله الخمر                                |
| AY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لو قلت نعم لوجبت                              |
| 17A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ليشربن ناس من امتى الخمر                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 <b>(                                   </b> |
| ٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ما ابالي ما اتيت اذا شربت ترياقا              |
| 189 ( 179 ( 177 ( 1.8 6 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                               |
| 179 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 19 1 - 1 | ما أصر من أستغفر                              |
| <b>Y</b> 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | مروهم بالصلاة لسبع                            |
| <b>AY</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | من أتاكم وأمركم جميع                          |
| - XX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | من بدل دینه فاقتلوه                           |
| 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | من تعلم الرمى ثم نسبه                         |

118

من حالت شفاعته دون حد 11. من حلف بفير الله فقد اشرك 3 147 4 14. من رای منکم منکرا من ستر عبدا ستره الله 17. 17. من شرب الخمر ثم لم يتب منها 177 ( 171 ( 17 من شرب الخمر فاجلدوه من شرب الخمر في الدئيا 117 17. 6 71 من شرب الخمر لم تقبل له صلاة من شرب الخمر لم يقبل الله له صلاة 1.1 من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا 177 من قلد رجلا على عصابة 111 178 6 77 من كان يؤمن بالله واليوم الآخر من لعب بالنرد ٥٧ 171 مهر البغى خبيث (0) نعم انك أذيت الله ورسوله 111 نهيتكم عن الظروف 11 نهى عن الخليطين 1.0607 نهى عن الدواء الخبيث 188 6 187 6 181 6 07 180 نهى عن قتل الضفدع ( & ) هل يسكر ؟  $\lambda\lambda$ (3)

يؤم القوم أقرأوهم





## فهرس الوضوعات

| صفحة       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y</b>   | مقدمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | القسم الأول:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 10         | أحاديث متعلقة بالخمر والمخدرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|            | اولا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 17         | قطوف في تحريم الخمر والمخدرات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 17         | _ في حد الشرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 74         | _ في حد المسكر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 44         | _ في تحريم الحشيش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 40         | _ في حرمة الخبيث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 77         | _ في الاستدلال بالقياس المطلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| **         | _ في حد المسميات الشرعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۳۷         | _ في علل الأحكام الشرعية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|            | ثانيــا :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>ξ.</b>  | في ترجيح مذهب أهل المدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ξ.         | _ في الفرق بين مذهبي اهل المدينة وأهل الكوفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 27         | _ في نفس الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>{</b> { | _ في اختلافهما في العقوبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | ئالىت :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <b>£</b> 7 | _ في التداوي بالخمر والمحرمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 17         | _ في تحريم التداوي بذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|            | دابعـا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 0 {        | 1. All                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 0 {        | م فى صلة تحريم الخمر بتحريم النرد والشطرنج ما المنطرنج ما المنطرنج من المنطرنج من المنطرنج من المنطرنج من المنطرنج المنطرن المنطرن المنطرن المنطرن المنطرن المنطرن المنطرن المنطرن المنطرن المن |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|            | <b>خامســا :</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 79         | ـ في التدرج في تحريم الخمر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

|              | 4. |                                                                       |
|--------------|----|-----------------------------------------------------------------------|
| صفحة         |    |                                                                       |
| 71           |    | ـ في حكمة الت <b>د</b> رج                                             |
|              |    |                                                                       |
|              |    | س <b>ادســا</b> :                                                     |
| V1<br>V1     |    | ۔ فی مضار مجالس الفناء والخمر<br>۔ فی تشبیه مجالس الفناء بمجالس الخمر |
| • •          |    | دسایها:                                                               |
|              |    |                                                                       |
| ٧٣           |    | _ في شأن من زال عقله بسبب محرم                                        |
|              |    | : Kostino                                                             |
| ٧٣           |    | ــ ف ھۇلاء                                                            |
| ,            |    | ثامنـــا :                                                            |
| ٧٥           |    | ــ في صلاة السكران وطلاقه                                             |
| ٧٥           |    | ب في صلاة السكران                                                     |
| 77           |    | _ فی طلاق السکران                                                     |
|              |    | تاسـعاً :                                                             |
| ٧٦ .         |    | ـ في عدم سقوط العقوبة بالتأويل                                        |
| <b>Y1</b> ;: |    | ـ في كون التأويل لا يسقط العقوبة                                      |
|              |    | عاشراً:                                                               |
| ٨١           |    | ـ في كسر أوعية الخمر                                                  |
| ٨١           |    | _ في جواز اتلاف الأوعية                                               |
| ۸۳           |    | _ فی الموضوع نفسه                                                     |
|              | •  | حادی عشر :                                                            |
| ٨٥           |    | - في حرمة الاستئجار على حمل الخمر                                     |
| ٨٥           |    | ـ في الاستئجار على منفعة محرمة                                        |
|              |    | ثانی عشر :                                                            |
| EA           |    | ل في جواز تشهديد العقوبة                                              |
| ۲۸           |    | ـ في نسخ الوجوب لقتل المصر                                            |
| ۸Y           | •  | ـ في تشديد عمر للعقوبة                                                |
| ٨V           |    | _ في أن المفسد يقتل متى لم ينقطع شره                                  |
| ***          |    | سـ وقال أيضاً                                                         |
|              |    |                                                                       |
|              | •  |                                                                       |

|     |    | ثالث عشر:                         |
|-----|----|-----------------------------------|
| ۸٩  |    | ـ في ضرورات تبيح الخمر            |
| ٨٩  |    | - في أقسام المحرمات               |
|     |    | رابع عشر:                         |
| ٩.  |    | _ في نجاسة الخمر وطهارتها بالتخلل |
| ٩.  |    | _ في تخليل الخمر                  |
| ٩.  |    | _ في نجاسة المائع اختلط به الخمر  |
|     |    | خامس عشر :                        |
| 90  | •  | ً في جواز الشرب لمن اكره          |
| 90  | ·  | _ فی الاکراہ علی الشرب            |
|     |    | القسم الثاني:                     |
| 17  |    | ـ مجموع فتاوى الخمر والمخدرات     |
|     | ž, | iek:                              |
| 99  |    | _ ئى عموم مسمى الخمر              |
| 99  |    | ــ الفتوى الأولى                  |
|     |    | ثانيــا :                         |
| 1.1 |    | _ في اصناف الخمر                  |
| 1.1 |    | الفتوى الثانية                    |
| 1.5 |    | الفتوى الثالثة                    |
| 1.0 |    | الفتوى الرابعة                    |
| 1.7 |    | الفتوى الخامسة                    |
|     |    | : <b>L</b> ::                     |
| 1.7 |    | ـ في أحكام الحشيش                 |
| 1.7 |    | الفتوى السادسة                    |
| 1.4 |    | الفتوى السابعة                    |
| 11. |    | الفتوى الثامنة                    |
|     |    | رابعــا :                         |
|     |    | and at the sets of the ENC i      |

| الصفحة |     |                                    |
|--------|-----|------------------------------------|
| 111    |     | الفتوى التاسعة                     |
| 118    |     | الفتوى العاشرة                     |
| 118    |     | الفتوى الحادية عشر                 |
|        |     | : المسا                            |
| 117    |     | _ في صلاة السكران                  |
| 117    |     | الفتوى الثانية عشر                 |
|        |     | سادساً:                            |
| 114    |     | _ في الصلاة خلف الحشاش             |
| 111    |     | الفتوى الثالثة عشر                 |
|        |     | سابعــا :                          |
| 171    |     | - في الاصرار مع ترك الصلاة         |
| 171    |     | الفتوى الرابعة عشر                 |
|        |     | ثامنيا :                           |
| 175    |     | حديث في قتل الشارب المصر           |
| 17.4   |     | الفتوى الخامسة عشر                 |
|        | 8 ° | : أســـها                          |
| 178    |     | _ في أيهما أعظم : الخمر أم الزنا ؟ |
| 178    | * 6 | الفتوى السادسة عشر                 |
|        |     | عاشراً :                           |
| 177    |     | شرب الخمر لا يخرج عن الاسلام       |
| 1.77   |     | الفترى السابعة عشر                 |
|        |     | حادی عشر:                          |
| 177    |     | في الصلاة على شارب الخمر           |
| 171    |     | الفتوى الثامنة عشر                 |
|        |     | ثانی عشر :                         |
| 17.    |     | _ في السلام على شارب الخمر         |
| 17.    |     | الفتوى التاسعة عشر                 |
|        |     | -                                  |

| الصفحة |                                                      |
|--------|------------------------------------------------------|
|        | ثائث عشر:                                            |
| 177    | ب في حضور مجالس الشراب                               |
| 177    | الفتوى العشرون                                       |
|        | رابع عشر:                                            |
| 180    | ـ في شارب الخمر بالتأويل                             |
| 150    | الفتوى الواحدة والمشرون                              |
|        | خامس عشر :                                           |
| 177    | ل في شرب القليل                                      |
| 177    | الفتوى الثانية والعشرون                              |
| 177    | الفتوى الثالثة والعشرون                              |
|        | سادس عشر :                                           |
| 111    | ـ في التداري بالخمر والمخدرات                        |
| 181    | الفتوى الرابعة والعشرون                              |
| 181    | الفتوى الخامسة والعشرون                              |
| 188    | أنفتوى السيادسة والعشرون                             |
| 188    | الفتوى السبابعة والعشرون                             |
| 188    | الفتوى الثامنة والعشرون                              |
|        | سابع عشر :                                           |
| 10.    | ـ في تصرفات السكران                                  |
| 10.    | الفتوى التاسمة والعشرون                              |
| 101    | الفتوى الثلاثون                                      |
| 104    | الفتوى الواحدة والثلاثون                             |
|        | ثامن عشر :                                           |
| ١٥٨    | <ul> <li>ف اثم عاصر الخمر وحاملها وساقيها</li> </ul> |
| 101    | الفتوى الثانية والثلاثون                             |
| 109    | الفتوى الثالثة والثلاثون                             |
|        | تاسع عشر :                                           |
| 17.    | <ul> <li>ف شراء القدرة على صناعة المحرم</li> </ul>   |
| 17.    | الفتوى الرابعة والثلاثون                             |

|                   |     | عشرون .                                                                                     |
|-------------------|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ודו<br>ודו        |     | ۔ فی بیع الأعناب لمن يعصرها<br>الفتوى الحامسة والثلاثون                                     |
| •                 |     | حادى وعشرون                                                                                 |
| 171<br>171        |     | _ في منافع الخمر<br>الفتري السادسة والثلاثون                                                |
|                   |     | ثانی وعشرو <b>ن:</b>                                                                        |
| 17F               |     | ۔ فی الانتفاع بالخمر اذا انقلبت خلا<br>الفتوی السابعة والثلاثون                             |
|                   |     | ثائث وعشرون :                                                                               |
| 177<br>177<br>177 |     | ۔ فی خمور اهل الکتاب بدیار المسلمین<br>الفتوی الثامنة والثلاثون<br>الفتوی التاسعة والثلاثون |
|                   |     | رابع وعشرون :                                                                               |
| 179<br>179<br>1V. |     | - فى التوبة من شرب الخمر<br>الفتوى الأربعون<br>الفتوى الواحدة والأربعون                     |
| 174               | e e | فهرس تراجم الاعلام                                                                          |
| 171               |     | فهرس الأحاديث                                                                               |
| 14.               |     | فهرس الموضوعات                                                                              |

## رقم الايداع : ٧١٨٠ / ٨٥

مطب بع المخت ار الابسلامي ١٤٥ طريق المعادى الزراعي - مطة المطبة